

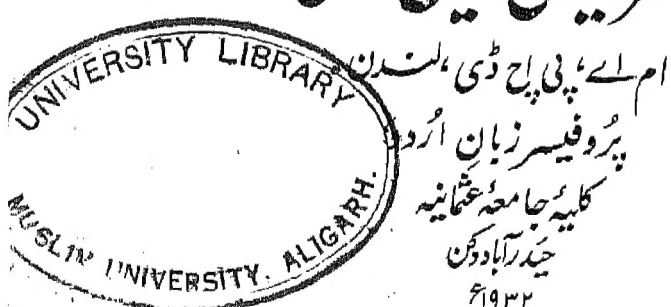
# ہندستانی زبان ادب

(جس کے)

پہلے حصے میں علماں کے مقاصد، فوائد اور نتائج، اور زبان کی ماہیت، ارتقا اور کیلیں تحقیق عالمہ احمدی علومات قلمبند کر کے دنیا کی زبانوں کی تقسیم مختلف خاندان و خاص کہ ہندستان کی زبانوں پر کوشش کی گئی ہے۔

(اور) دوسرا حصہ میں اُردو کے آغاز، ارتقا، ادبی بولیوں اور ہمہ گیری پر جدید ترین تحقیقات پر شکر کئے گئے ہیں اور اُردو کے جدید رجحانوں اور ضرورتوں پر روشنی ڈالی گئی ہے۔

(از) ڈاکٹر سید محمد الدین قادری



مطبوعہ شمس الاسلام پر میر حبیب بازار حیدر آباد کن  
قیمت دو روپیہ

طبع اول

# ڈاکٹر سید محمد ایوب قادری کی دوسری کتابیں

- ۱۔ ہندستانی صوتیات (انگریزی میں طبعہ پریس) عالم روپیے چار آنے زبان اردو کا صوتی تجزیہ و تبیخ جو سوریون (پرس یونیورسٹی) کے مشہور ادارہ صوتیاتی میں ٹرینیٹی دو سال تک عملی تجربات کرنے کے بعد مرتب کیا گیا ہے جدید ترین عملی صوتیاتی کوئی اور گرونوں کے نتائج کے قوتوں اور نتائج بھی شامل ہیں۔
- ۲۔ اردو کے اسالیب بیان۔ طبع سوم مع ترمیم و اضافہ یعنی ایک روپیہ چار آنے اردو فن شکاری کی تاریخ جس میں آغاز سے چند حاضر تک کے اردو افواہ پردازوں کی تاریخ پر ناقلاً نظر ڈالی گئی ہے جو جدید فن شکاروں کے اسالیب پر جدید گلاظ اور تعلیمات اردو کے جملات اور اس کے مستقبل کے تحلیل شوریے۔
- ۳۔ اردو شعر پارے۔ قلمی شاعروں کی قلمی اور نایاب تصویریں شامیں پچھروپیے بارہ آنے آغاز سے ولی اونگ کتابی کتاب کے اردو ادب (غزل، نظم) کے مختلف جدید ترین تجربات اور ادبی پیداوار کے تفصیلی تجزیہ پر اور ہندستان کے شعراً کتب خانوں کے نایاب قلمی خونوں سے منتخب کئے گئے ہیں۔ قیم الفارکا کی قرینگ اور تحقیقین کے لئے مندرجے۔
- ۴۔ روح تنقید۔ طبع سوم مع ترمیم۔ عالم روپیہ بارہ آنے علی ڈادی تنقید شکاری کے اصول و ضوابط۔ یورپ اور ایشیا میں تنقید کا ارتقا۔ اور اردو تنقید کا جالا کے فرائض اور ذمہ داریوں پر بحث کی گئی ہے۔
- ۵۔ تنقیدی مقالات۔ طبع دوم مع ترمیم و اضافہ یعنی تین روپیے چار آنے علی اصول تنقید شکاری کی وضاحت کے لئے اردو کے بہترین ادبی کارناموں پر تفصیلی تجزیہ میرزا میرزا، غالب، امیں، حالی، کیمی جید آبادی، اردو کے بنیام گوش اور عاشقہ اور فنا نے عجائب اور دیگر متعدد موضوعوں پر ناقلاً نظر ڈالی گئی ہے۔

**ذائقہ۔ کتبہ ابراءہمیہ میہ حیدر آپ وکن**

۲۹۱۵۳۲

ز

(۸۱)

## فهرست

۱ - دیکاچه از ڈاکٹر عبداللتار صدیقی صد شعبہ عربی و فارسی  
الہ آباد یونیورسٹی سابق صدقہ کلبیہ جامعہ علمای ہند آباد

۹

۱۵

۱۷

۲۵

۳۲

۴۳

۴۹

۵۵

۶۱

۶۷

۷۸

۸۰

۸۷

۹۴

۱۰۱

۱۰۷

۱۱۴

۱۲۱

۱۲۷

۱۳۴

۱۴۱

۱۴۷

۱۵۴

۱۶۱

۱۶۷

۱۷۴

۱۸۱

۱۸۷

۱۹۴

۱۹۷

۲۰۴

۲۱۱

۲۱۷

۲۲۴

۲۳۱

۲۳۷

۲۴۴

۲۵۱

۲۵۷

۲۶۴

۲۷۱

۲۷۷

۲۸۴

۲۹۱

۲۹۷

۳۰۴

۳۱۱

۳۱۷

۳۲۴

۳۳۱

۳۳۷

۳۴۴

۳۵۱

۳۵۷

۳۶۴

۳۷۱

۳۷۷

۳۸۴

۳۹۱

۳۹۷

۴۰۴

۴۱۱

۴۱۷

۴۲۴

۴۳۱

۴۳۷

۴۴۴

۴۵۱

۴۵۷

۴۶۴

۴۷۱

۴۷۷

۴۸۴

۴۹۱

۴۹۷

۵۰۴

۵۱۱

۵۱۷

۵۲۴

۵۳۱

۵۳۷

۵۴۴

۵۵۱

۵۵۷

۵۶۴

۵۷۱

۵۷۷

۵۸۴

۵۹۱

۵۹۷

۶۰۴

۶۱۱

۶۱۷

۶۲۴

۶۳۱

۶۳۷

۶۴۴

۶۵۱

۶۵۷

۶۶۴

۶۷۱

۶۷۷

۶۸۴

۶۹۱

۶۹۷

۷۰۴

۷۱۱

۷۱۷

۷۲۴

۷۳۱

۷۳۷

۷۴۴

۷۵۱

۷۵۷

۷۶۴

۷۷۱

۷۷۷

۷۸۴

۷۹۱

۷۹۷

۸۰۴

۸۱۱

۸۱۷

۸۲۴

۸۳۱

۸۳۷

۸۴۴

۸۵۱

۸۵۷

۸۶۴

۸۷۱

۸۷۷

۸۸۴

۸۹۱

۸۹۷

۹۰۴

۹۱۱

۹۱۷

۹۲۴

۹۳۱

۹۳۷

۹۴۴

۹۵۱

۹۵۷

۹۶۴

۹۷۱

۹۷۷

۹۸۴

۹۹۱

۹۹۷

۱۰۰۴

۱۰۱۱

۱۰۱۷

۱۰۲۴

۱۰۳۱

۱۰۳۷

۱۰۴۴

۱۰۵۱

۱۰۵۷

۱۰۶۴

۱۰۷۱

۱۰۷۷

۱۰۸۴

۱۰۹۱

۱۰۹۷

۱۱۰۴

۱۱۱۱

۱۱۱۷

۱۱۲۴

۱۱۳۱

۱۱۳۷

۱۱۴۴

۱۱۵۱

۱۱۵۷

۱۱۶۴

۱۱۷۱

۱۱۷۷

۱۱۸۴

۱۱۹۱

۱۱۹۷

۱۲۰۴

۱۲۱۱

۱۲۱۷

۱۲۲۴

۱۲۳۱

۱۲۳۷

۱۲۴۴

۱۲۵۱

۱۲۵۷

۱۲۶۴

۱۲۷۱

۱۲۷۷

۱۲۸۴

۱۲۹۱

۱۲۹۷

۱۳۰۴

۱۳۱۱

۱۳۱۷

۱۳۲۴

۱۳۳۱

۱۳۳۷

۱۳۴۴

۱۳۵۱

۱۳۵۷

۱۳۶۴

۱۳۷۱

۱۳۷۷

۱۳۸۴

۱۳۹۱

۱۳۹۷

۱۴۰۴

۱۴۱۱

۱۴۱۷

۱۴۲۴

۱۴۳۱

۱۴۳۷

۱۴۴۴

۱۴۵۱

۱۴۵۷

۱۴۶۴

۱۴۷۱

۱۴۷۷

۱۴۸۴

۱۴۹۱

۱۴۹۷

۱۵۰۴

۱۵۱۱

۱۵۱۷

۱۵۲۴

۱۵۳۱

۱۵۳۷

۱۵۴۴

۱۵۵۱

۱۵۵۷

۱۵۶۴

۱۵۷۱

۱۵۷۷

۱۵۸۴

۱۵۹۱

۱۵۹۷

۱۶۰۴

۱۶۱۱

۱۶۱۷

۱۶۲۴

۱۶۳۱

۱۶۳۷

۱۶۴۴

۱۶۵۱

۱۶۵۷

۱۶۶۴

۱۶۷۱

۱۶۷۷

۱۶۸۴

۱۶۹۱

۱۶۹۷

۱۷۰۴

۱۷۱۱

۱۷۱۷

۱۷۲۴

۱۷۳۱

۱۷۳۷

۱۷۴۴

۱۷۵۱

۱۷۵۷

۱۷۶۴

۱۷۷۱

۱۷۷۷

۱۷۸۴

۱۷۹۱

۱۷۹۷

۱۸۰۴

۱۸۱۱

۱۸۱۷

۱۸۲۴

۱۸۳۱

۱۸۳۷

۱۸۴۴

۱۸۵۱

۱۸۵۷

۱۸۶۴

۱۸۷۱

۱۸۷۷

&lt;p

## د حصہ دو م

- ۱۔ ہندستانی کا آغاز۔ مواد، مختلف نظریے، جدید تحریک۔ ۸۳
- ۲۔ ہندستانی کا ارتقا۔ س مرکزی ترقی، اختلاف کے ابتداء۔ ۹۱
- ۳۔ ادبی بولیاں۔ گجراتی۔ دکنی۔ شمالی۔ ۹۹
- ۴۔ ہندستانی کی تہہ کیری۔ فتح دکن، تحریک بھٹر، لکھوکی خدمتا۔ ۱۱۱
- ۵۔ محمد حاصنہ اور وہندی کا جنگلا اسپاٹ نیارخ، اردو کی ضرورتیں۔

## ہل نفیث

- ۱۔ ہندستان کی زبانیں مقابل صفحہ ۱
- ۲۔ اردو زبان کا پھیلاو ۸۳

و کتابیات  
ز اشارہ یہ۔

---

حصیلہ

دام بابو سکھنندھ

# دین بچپن

یہ توبہ جانتے ہیں کہ زبان، زبان کو کہتے ہیں۔ یہ بھی معلوم ہے کہ ”سانیات“ اُس علم کو کہتے ہیں جس کا موصوع زبان کے مسائل ہیں۔ زبان اور اس کے مسائل کو اُنی چیز نہیں۔ جب سے انسان دنیا میں آیا ہو اُسی زمانے سے زبان کا سکھے چلا۔ اور کیوں نہ ہو؟ جس چیز نے آدمی کو زمی حیوانیت کی پستی سے اٹھا کر انسانیت کی بلندی پر لاکھ اکیا اسکے انہمار کا ذریعہ روازبان کے اور کیا، ہو؟ منطق کو سارے علوم کا تحریشمہ مانتے ہیں لیکن اگر زبان کی مدد شامل حال نہ ہو تو منطق اور حورا ہو اور ساری منطق پیچ جس طبق منطق ایک علم بھی ہو اور ایک فن بھی، اُسی طرح زبان کی بھی دو حصیتیں ہیں ہو کسی زبان کو بولنا اور فرمادہ کے ساتھ بولنا، ایک فن ہو؛ زبان کے اصول کو جانتا اور ان میں ایک نظام قائم کرنا علم ہی ویجھ ہے کہ ہر روشنے والا زبان کے اصول سے واقع نہیں ہوتا، معمار اور ہندس، دندون کے عمارت سے واسطہ ہے؛ مگر دونوں کی حصیتیں جدا جدعا۔

زبانیں بہت ساری ہیں اور اگلے زمانے میں بھی (جب کہ قابلی بسانیات کی خلاف نہیں پڑی تھی۔) کبھی کبھی ایک ہی شخص کئی زبانیں سیکھ لیا کرتا تھا، مگر سانی تختیش (یا ”زبان دانی“) کی نہیں ایک ہی زبان پر تھی تھی۔ ایک ہی زبان کے مطالعے سے جو نتائج نکلتے انہیں کی مدد سے انسانی زبان کے یعنی مشترک اصول اور قوایں بھی قیاس کر لیا جاتے۔

## دیباچہ

ادھر کوہی ڈیپرٹمنٹ سو برس سے یورپ میں یہ کوشش جاری ہو کہ یہ معلوم کیا جائے کہ کسی ایک زبان کو دوسرا زبان سے کہاں تک تعلق ہو اور یہ تو کس قسم کا؛ ان تعلقات کو معلوم کرنے کے بعد تمام دنیا کی زبانوں کو کتنے مختلف گروہوں یا "خاندانوں" میں تقسیم کر سکتے ہیں اس طبقے کے نیل میں نئی اور پرانی سبب ہی زبانیں زیر تحقیق آئیں اور آرہی ہیں۔ خلاصہ کہ اس ہمگی معلومات کی بناء پر جو اصول قائم کیے گئے ہیں وہ زیادہ بھروسے کے قابل ہیں۔ انھیں اصول کو "سانیات" کا نام دیا گیا ہے۔

سانیاتی تحقیق کے دو ذریعے ہیں: ایک فاسنی، دوسرا تاریخی۔ دونوں کا ساتھ ساتھ چلندا ضروری ہے۔ اگر ان میں سے ایک بھی کم زور ہو تو تحقیق ناقص ہو گی۔ منطق اور فلسفہ کا کام یہ ہے کہ جو مواد حاصل ہو اُس کی تقسیم اور ترتیب کر کے سانی قوانین دریافت اور اصول قائم کرے، لیکن ضروری مواد کا ہمیا کرنا تاریخی ذریعے کی مدد کے بغیر ممکن نہیں۔ اس لیے کہ اگر صرف موجودہ زبانوں کی محسن موجودہ حالت کو دیکھ کر اصول قائم کر لیے جاتے ہیں تو اُسیں زبانوں کی تیاریخ پر ایک سرسری نظر بھی اکثر ان سارے اصول کو تہہ والا کر دیتے کے لیے کافی ہوتی ہے۔ تیاریخ سے بہاں وہ تاریخ مرگ و نہیں جس میں عکس اُن کے ناموں اور پچھے واقعات کی ایک فہرست ہوتی ہے اور سنوں کے اعداد کا ایک انبار، ملکہ وہ تیاریخ مراد تو جس سے یہ معلوم ہو کہ انسان کے جسم، اُس کے دل، اُس کے دماغ، اُس کی رُوح پر اس دنیا کے لاتعداد دُرود اور ترزوں میں کیا کیا گزی اور کتنی نشرلوں کو جلو کر کے یہ نوبت آئی جس کا شاہدہ ہم آج کر رہتے ہیں۔ یہ تو زمانے کی بحث ہو، ہی۔ ایک اور پیزی بھی ہے جس پر نظر رکھنا سانیات کے محقق کو لازم ہے۔ وہ مکان (یعنی مقام یا جگہ) ہے۔ ملک کی زمین کی

## دیسپاچ

نویت اور خصوصیات، اُس کی آب و ہوا کی کیفیت اور اثر، اُس کے موسموں کا تفاوت یہ سب چیزیں ملک کے بنے والوں کے خصائص، ان کی ضروریات، ان کے رسم و رسوم کو متاثر کرتی ہیں اور زبان کی تشكیل میں ان سب کا حصہ بہت نمایاں ہے۔ دوسرے نفتوں پوں کہیے کہ ہماری سانی تحقیق کو زمان اور مکان دونوں کے لحاظ سے صحیح ہونا چاہئے اور اور انسانی علوم کے مسلمات سے خلاف نہ ہونا چاہئے۔

غرض کے لسانیات، انسانی علم کی ہرشاخ سے غذا حاصل کرتی ہے اور اس کے معاد میں ہر علم کو قوت پہنچاتی ہے۔ لسانیات ہی کے میدان میں پہنچ کر یہ تحقیقت ہم پر پوری ادا اور دخانی کے ساتھ مٹکشت ہوتی ہے کہ سب انسانی علوم آپس میں مُتدالِ خل ہیں اور اسی تداخل سے وہ بار و کر ہوتے ہیں۔

یورپ کی اکثر زبانوں، خصوصاً جرمانی اور فرانسیسی، میں لسانیات کا اتنا وافر ذیخرب جمع ہو گیا ہے کہ انگریزوں کی سی او لوالغزم قوم کے لیے بھی ممکن نہیں معلوم ہوتا کہ اگر وہ چاہے بھی تو اُسے اپنی زبان میں منتقل کر سکے۔ ایک جرمانی ہی میں کتابوں کے علاوہ سیکڑوں رسالے شائع ہوتے ہیں جن کا موضوع صرف لسانیات ہے۔ اس ذیخرب میں بہت تینی کے ساتھ اختلاف ہوتا جاتا ہے۔

ہندستان بجاے خود ایک بڑا عظیم اور اس براعظیم میں جھوٹی بڑی کوہی سُو زبانیں بولی جاتی ہیں۔ اس لیے لسانیاتی معاوکی ملک میں بہتات ہے، جس کا کچا کرنا اور ترتیب دینا ایک ہنایت ہے کام ہے، مگر اس سے پہلے یہ ضروری ہے کہ ملک کی مختلف زبانوں میں ایسی کتابیں ہتیا کی جائیں جن کے مطلب سے سانیات کے اصول اور اس کے

مختلف بحث ہمارے ہاں کے ہلی علم کے روشناس ہوں۔ اندویں ایتک کو دی  
کتاب اس مضمون پر نہیں۔ مستہ کا مقام ہو کہ ڈاکٹر سید محمد الدین قادری نے اس جا  
پہلا قدم اٹھایا ہو اور ”ہندستانی لسانیات“ کے نام سے مختصر مکمل جامع اور زبانیت مفہید  
کتاب لکھی ہو جس میں اہم سائیاتی مسائل اور خاص طور پر ہندستان کی زبانوں کی تقسیم اور  
اُن کے باہمی تعلقات کے سلسلے تباہ اور دلنشیں پر اے میں بحث کی ہو۔ اس وقت یہی  
مختصر اور جامع کتاب کی ضرورت بھی تھی، جو آنے والی مختفل اور ضخیم کتابوں کے مقابلے کا  
کام فے اور جس سے پڑھنے والوں کی نیازدہ سے زیادہ تعداد فائدہ اٹھاسکے۔

یقین ہو کہ ”ہندستانی لسانیات“ کو تہ صرف اکثر یونیورسٹیاں بعض مدارج کے  
نصاب میں داخل کریں گی بلکہ یہ کتاب مکیں عالم مقولیت بھی حاصل کرے گی اور اس طرح  
تہ صرف مؤلف کے حوصلے پڑھائے گی بلکہ توجیہ اور علمی اور مصنفوں کو ایکا ہم  
اور زہابیت منیہ مضمون کی طرف متوجہ کر دے گی۔

## ش - صیدیقی

الآباد۔

۲۔ ستمبر ۱۹۳۲ء عیسوی

۷۸

M.A.LIBRARY, A.M.U.



U32762

۳۲۷۶۲



Checked - 2002

17 SEP 1963

# مکہرہ

ہماری زبان کے لسانی بہلوؤں پر آج تک بہت کم تحقیقات کی گئی ہیں اور جو کچھ کی ہیں وہ دوسری زبانوں میں قلمبند ہوئی ہیں۔ خود اردو زبان میں (رسولے پر) فیض راحظ محمد بشیر لی کی پہنچاپ میں اردو "کے" کوئی حکایاتی اور قابل توجیہ کام نہیں پیش کیا گیا یہ جیسی اہم صورت ہے اس کا اندازہ وہی کر سکتے ہیں جنہیں اپنی زبان اور ادب کے کسی نہ کسی شعبہ میں کام کرنے یا ان خور و غوض کرنے کا موقع ملا ہو، جو اپنی زبان کو دنیا کی شایستہ بانوں کی عصتیں دیکھنے کے خواہ شمند ہوں، یا جن کی نظریں ترقی یافتہ زبانوں کے کارناموں سے روشناس ہوں۔

اردو میں خالی ایسی تحریریں مل جاتی ہیں جن میں اس کی لسانی خصوصیتوں کے تعلق منتشر اور سطحی معلومات دستیاب ہوتی ہیں مگر جدید ترین طرز تحقیقات کی رو سے اپنی یاد و وقوع نہیں سمجھا جاتا۔ جنگ عظیم کے بعد سے جب لسانیات سے کچھ شغف رکھنے والے پر سے تعلیم پا کر ہندستان آئے گے تو اس کی طرف ارباب علم و فضل کی توجہ منعطہ ہوئی شروع ہی۔ لیکن اردو زبان میں چونکہ علمی اور فنی اصطلاحوں کی کمی ہے اور یہ موضوع ان کا سخت ترین سائنس کی طرف مکاہنة تو جد نہیں کی گئی۔

(۱۲)

ارباب اردو کی ایک سخت غلط فہمی نے جسی اس ضروری موضوع کو پڑپت ڈال دیا۔ وہ یہ

## ہمیشہ

سمجھتے ہے اور بعض شاید اب بھی سمجھتے ہوں گے کہ زبان کے متعلق تحقیقات کرنا، اُس کے قواعدہ منفرد کرنا، اور اُس پر عذر خون کرنا اہل زبان کا کام نہیں ہے۔

اس خیال سے بڑھ کر گمراہ کن اور تنزل کی طرف لے جانے والے مخالفین میں انویوں <sup>والی</sup> نے قوم شاید ہی کبھی بخپسی ہو۔ اسی کی وجہ سے اُس نے اپنا اور اپنی زبان کا وہ وقار غالباً ہمیشہ کے لئے کھو دیا جو اس کو آج سے ایک صدقی مستقبل تمام ہندستان میں حاصل تھا۔ اسی نے اُردو کی ہمیگیری کو سخت صدمہ پہنچایا، اسی کے باعث ہندستان کی دوسری جدید زبانیں آج جدا جدا، ادبی ایمنتوں کی مالک بن گئی ہیں، اور اسی کی بنا پر اردو ہندی جھگڑا انشروع ہوا، اور بہت حدیہ ایسی مستقبل حیثیت حاصل کر لی کیجئے اس سے بچپا چھڑانا و شوار نظر آتا ہے۔

ہمارے اکثر بڑے بڑے عالم اور انشا پرو از اپنی زبان کے مأخذ آغاز ارتقا اور ساختے یا تو تطیعاً تا آشتہ ہوتے ہیں یا پھر ان کی نسبت غلط خیالات اور نظریے قائم کر لیتے ہیں اور لطف یہ ہے یہی غیر ذمہ دار اور باتیں نئی پوچھ کے تعلیمی نصائح میں شامل ہتھی ہیں اور اس طرح غلطیاں اور غلط فہمیاں اپنے سے دلوں میں جاگریں ہو جاتی ہیں۔

بے مہموں لیکن عالم غلط فہمی یہ ہے کہ ہندی اور بیج بھاشا کو ایک ہی سمجھ دیا جانا ہے اور پھر بیج بھاشا کو اردو کا مأخذ بھج کر یہ کہا جاتا ہے کہ اردو ہندی سے ملکی۔ حالانکہ یہ دونوں خیال غلط ہیں۔ جیسا کہ اس کتاب کے دوسرے حصہ کے مطابق معلوم ہو گا نہ تو اردو بیج بھاشا نے ملکی اور بیج بھاشا کا نام ہندی ہے۔ ہندی اردو کی اُس جدید ترین شاخ کا نام ہے جو فورٹ ولیم کا بیج کے قیام (انہوں صدقی کے آغاز) کے بعد سے ناگری رسم الخط میں لکھی جانے لگی ہے اور جن پر فارسی و ہری کی بیج بیج بھاشا اور سنسکرت کا اثر زیادہ ہے۔ بیج بھاشا وہ زبان ہے جو مسلمانوں کی

## ہتھیار

فتح ہمل کے وقت سے سر زین بیج میں شعرو شاعری کے لئے مستعمل ہے، اور جس کی تقلید روز بروز ہے۔  
اگر دو سے مختلف اور جدا کرنی جاہری ہے۔

(۳)

اس قسم کی غلط تہمیوں کو دور کرنا اور انسن و سانیات میں تعلق صبح قسم کی معلومات پر صدای ادا،  
اس کتاب کی ترتیب کا باعث ہوا۔ اسی تبیال کو ملحوظ رکھ کر میں نے اپنے قیام لوپ کرنے میں  
میں حتی الامکان کوشش کی کہ جیدا اصول سانیات سے واقفیت پیدا ہو سکے اور آریائی ادا،  
کا مقابلی مطالعہ اور خاصکر اردو کی ساخت پر تحقیقات کی جائیں۔ چنانچہ اسی مقصد کے تحت  
دو اسکول آف اورنیل اسٹڈیز "لندن میں پروفسر آر، ایل، ٹرنز کے آریائی سانیات کے پھرول سے  
استفادہ کیا۔ انہوں نے اپنی عنایت سے انگریزبان کے ارتقا اور ساخت پر بحث دبیا خدکرنے  
کے لئے اپنے ہفتہ واری نظام الاوقات میں عجی با ضابطہ طور پر وقت نکالا۔ آخر کار ان کی امداد پر  
ماہر اردو و اکٹر گریہم بیلی کی مدد اور شوروں کے بعد اردو کے آغاز میں ادب کے تعلق چونقا  
لکھا اس کا کچھ ابتدائی حصہ ہندوستانی صوتیات "میں شائع ہو چکا ہے اور اس کتاب بین قسم  
و اضافوں کے ساتھ شامل کیا جا رہا ہے۔

اردو کے صوتی تجزیہ و تشریع میں اس تذکرہ درستگاہ کے "محمد رشیعہ صوتیات" پروفیسر  
لائل جیمس نے بڑی اعانت کی، اور عام صوتیات پر اپنے لکھروں میں شرکیب رکھنے کے علاوہ  
اس علم کے اصول و ضوابط اور انگریزی صوتیات کی تخلیق کے لئے یونیورسٹی کالج لندن کے  
شبیہ صوتیات میں شرکیب ہونے میں مدد دی۔

پیرس میں "سوربون" یونیورسٹی کے "ادارہ صوتیات" میں مدموzel دریان

تجرباتی صوتیات سے واقع ہونے اور آلوں اور گرد و نوں پر انگریزبان کو فلمند کرنے میں بڑی رہنمائی کی، اس کام کے چند نمونوں کے عکس "ہندوستانی صوتیات" میں شامل کئے گئے اور اب اُس عملی کام کے بعض نتائج اس میں پیش کئے جا رہے ہیں۔ اسی سلسلہ میں پروفسر شریاک پروفسر صوتیات، کلنج دے فرانش (کابھی شکر گزار ہوں)۔

پیرس ہی کے قیام کے دوران میں وہاں کے "قومی مرستہ اللہ مشرقیہ" میں ڈاکٹر جوین (وکن ادارہ تحقیقات عالیہ، پیرس یونیورسٹی) کے صیغہ زبان کے درسون سے استفادہ کرنے کے علاوہ انہی کے ساتھ اردو کی گجراتی تکلیف پر کامنزون عکی گیا جو اگرچہ ابھی ناکمل ہے لیکن آئندہ صفحات میں اُس کے بھی چند ضروری اور متعلقہ اجزا مندرج کر دئے گئے ہیں۔

آخر میں مشہور ماہر لسانیات پروفیسر واتر ریس (مصنف کتاب "زبان انسانی مقدمة تاریخ") اور ایرانی، عربی، اور سنسکرتی زبانوں کے مشہور آفاق لسانیوں پروفیسرین والے نے فرمایا (کہن ادارہ تحقیقات عالیہ، پیرس یونیورسٹی) پروفیسر مرسی دیں (پروفیسر عربی قومی مرستہ اللہ مشرقیہ) اور پروفیسر سلوان لمبوی (پروفیسر سنسکرت، کلنج دے فرانش) کے ان مفید مشوروں اور درسون کا ذکر بھی ضروری ہے جن کی وجہ سے مجھے انگریزبان کے فارسی، عربی، اور سکرتی غماصر کے متعلق بصیرت حاصل ہوئی۔

اس تفضیل سے یہ حقیقت حال واضح ہو گئی ہوگی کہ جو کچھ اس مختصر سی کتاب میں پیش کیا گیا ہے وہ یورپ ہی کے چار سالہ قیام کی کوششوں اور بحث و مباحثہ کا نتیجہ اور اہنی متذکرہ شفیق اصحاب کی توجہ اور ڈپسیوں کا مرہوں منت ہے۔ بہت کم بھی ہوں گی جن پرہ اِن میں کسی نہ کسی سے گھنگوں کی ہو۔ جیران ہوں گے کسی طرح ان کرم فرماؤں کی خدمت میں

ہمیشہ کروں آج سے پہلے تو اس اعتراف کا موقبہ بھی نہیں ملا تھا اور احسان خواہی ہوتی،  
اگر میں کم از کم بہان اس کا ذکر نہ کر دیتا۔

(۲)

یورپ سے واپس ہونے کے بعد سے پہنچنے مقصود تکمیل کا جیال برقرار قائم رہا کیونکہ عام  
اردو و انوں کو اس اہم موصوع سے واقف کرنے سے بڑھ کر اپنی جاتوں کے طالب علموں کی  
یہ وقت روزہ بروز میری نظر وہیں نہیں ہے جس کی وجہ سے اردو زبان کے آغاز وارتھا اور  
سانی تعلقات کی نسبت اردو میں تو کیا انگریزی میں بھی کسی مرتب اور کامل صورت میں مواد  
و ترتیب نہیں ہوتا۔ غرض فی الحال یہ چھوٹی سی تعارفی کتاب تیار ہو گئی ہے جس میں جملہ مورث  
معلومات کو کم سے کم الفاظ بینی پیش کرنے کا حافظ رکھا گیا ہے۔

ہندستانی کے مأخذ بیان کرنے کے سلسلہ میں ہند آریائی اور پھر ہند یورپی خاندانوں پر  
بحث کرنی پڑی اور ارتفاق کے سلسلہ میں اردو کی ہمہ گیری اور عہد حاضر کے رجحانات اور اختیارات  
کے متعلق بھی خیالات قلمبند کرنے کی ضرورت لاحقی ہوئی اور جب اردو اور ہندستان کی دوسری  
زبانوں پر ابواب تیار ہو گئے تو میں نے مناسب سمجھا کہ ابتداء میں لسانیات اخذ زبان متعلق  
چند اصولی اور علمی باتیں بطور تعارف کے بیان کی جائیں۔

میں ابھی لکھمی رہا تھا کہ مارچ ۱۹۴۷ء میں "ہندستان اکٹیڈیمی" کی کانفرنس مقرر ہوئی  
اور جامعہ علمیہ کی نمائندگی کے سلسلہ میں مجھے آئا دعائیا ہوا۔ وہاں پہنچنے قدمیں کرم فرمادیں  
ڈاکٹر عبدالستار صدیقی صاحب سے اس بارے میں گفتگو کی۔ انھوں نے اس کو یہ حد پہنچ دیا  
اور اردو زبان میں اس قسم کی کتاب کی ضرورت اور اہمیت پر روز دیا۔ مجھے لفظیں ہے کہ یہ کتاب

## مہتیہ

ابھی عرصہ تک تکیل کو نہ پہنچی اگر ان کی مہت افزائی اور منید مشوروں کو داخل نہ ہوتا۔ کی جب یہ خیال کچھ صورت حاصل کرنے لگا تو اس نے محترم صدیقی صاحب سے درخواست کی کہ وہ اس موضوع سے متعلق انہی خیالات کو قلمبند فرمادیں جو میری مہت افزائی کا باعث ہوئے تھے مانکہ میں انھیں اس کتاب کے ساتھ بطور تبرک شامل کر دوں۔ میں بلا امکنون ہوں کہ انھوں نے یہ آرزو پوری کی، اور چونکہ میں سمجھتا ہوں کہ اردو عالمیوں اور انسان شاپرو رازوں میں وہی سب سے پہلے اور حقیقی عالم لسانیات ہیں، اور ہندستان کے ماہرین لسانیات میں خاص وقت رکھتے ہیں اس لئے اس موضوع پر ان کی تحریر سب سے پہلے پیش ہوئی چاہئے۔

اس کتاب کی نیاری میں اپنے پورپ کے مطابعہ اور وہاں کے پرد فضوں کے مشوروں کے علاوہ جن مأخذوں سے استفادہ کیا گیا ہے ان کی فہرست آرخیز ایک جدا عنوان کے تحت ملے گی تاہم ہم یہاں ہندستان کے دو مایہ نما ماہرین لسانیات پر وفیسر حافظ محمود خاں شیرازی اور پر فہرست پوری چار چڑھی کی لسانی تحقیقات کا ذکر ضروری ہے، مولانا شیرازی کی پوچھا باب میں اردو "پہلی اردو کتاب ہے جس میں ہماری زبان سے متعلق جدید ترین طرز کا لسانی موابیش کیا گیا ہے" اور چڑھی کا مقدمہ "آنگارہ و ارتعاشے بگالی" اور ان کا حال کا لکھا ہوا رسالہ "کلمۃ کی اردو" دونوں کتابیں ہندستانی اللئے اور ساتھی ہماری زبان کے متعلق نہایت مستند اور عصری معلومات پیش کی ہیں۔

( ۵ )

لسانیات سے متعلق فنی اصطلاحوں کا ترجمہ کرنا آسان کام اور کسی ایک شخص کے بین کی مات نہیں ہے جب سے "دارالترجمہ" جامعہ علماء کی محاہیں وضع اصطلاحات میں شرکت کر کے موقع ملا ہے اس مسئلہ کی اہمیت اور ضرورت میری نظر وہ میں نمایاں ہو گئی ہے اور باوجود روزانہ

عادت اور مشت کیں نے اس کام کو سب سے زیادہ مشکل پایا۔ اگرچہ اپنی بساط کے مطابق ضروری اصطلاحوں کے ترجیح کرنے لیے لیکن یہی سمجھتا ہوں کہ اس ذمہ داری سے کا حقہ جہد و برداشت ہے۔ اس علم سے پچھی رکھنے والے حضرات کی ایک چھوٹی سی کہڈی اس اہم فرض کی انجام دہی کے لئے قائم ہوا اور وہ کافی غور و خوض کے بعد اسainات اور صوتیات کے مستند اور معیاری ترجیبوں کا اردو زبان میں اضافہ کرے۔

آخریں کتاب کی ترتیب کے متعلق یہ لکھنا ضروری ہے کہ مضامین کی فطرت اور روایتی کھاناط سے اس کو دو حصوں پر تقسیم کرو دینا چاہیے۔ پہلا حصہ عام اسainات اور اللہ عالم سے متعلق ہے اور دوسرا مہندوستانی زبان اور اس کے متعلقہ مسائل سے مخصوص ہے۔ ممکن ہے کہ پہلا حصہ عام طور پر آنسا و پچپ نہ ثابت ہو جتنا دوسرا ہے، لیکن اردو زبان میں اس قسم کی معلومات منتقل کرنے کی سخت ضرورت ہے۔ اس بات کی صورت و کوشش کی گئی ہے کہ بیجا طالع نہ ہونے پائے اور پچھی باقی رہ سکے۔

دوسرਾ حصہ زیادہ اہم ہے اور جدید ترین تحقیقات کی پیداوار ہونے کے باعث غائبی پچھپی اور عورت سے پڑھا جائیگا۔ یہی حصہ اردو زبان و ادب کے طالب علموں کی نصابی ضروریوں کے مطابق لکھا گیا ہے اور تو قہ ہے کہ اپنی زبان سے پچھپی رکھنے والے اس پر کافی غور و خوض فرمائیا

## سید محمد البیان قادری



۶

مکانیزم

ت

ایجاد  
آنچه

ب

مکانیزم



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## لسانیات

### متقاصلہ، فوائد اور زیارت

لسانیات اُس علم کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ سے زبان کی اہمیت تشكیل، ارتقا، زندگی اور وفات کے متعلق آگاہی حاصل ہوتی ہے۔ عجیب بات ہے کہ کائنات اور معاشرت انسانی سے متعلق علوم میں لسانیات کو جو اہمیت حاصل ہے اس کا احرار ابھی ابھی پیدا ہوا ہے فرانس کا مشہور فاضل ای گوبلوپہلا شخص ہے جس نے کتاب "تقیم علوم" (مورخہ ۱۸۹۰ء) میں اس علم کی کامیاب تعریف کی اور اس کی اہمیت پر بحث کی چھاپچھے اس وقت سے آج تک اس علم کے مقاصد و فوائد اور اصول و ضوابط کی نسبت معتمدہ کتابیں دنیا کی ترقی یافتہ زبانوں میں لکھی گئی ہیں۔

مغربی ماہرین نے لسانیات کے مقاصد کی وسعت و گوناگونی پر بڑے مقام کھے ہیں۔ لیکن یہاں صرف اس قدر بیان کرنا کافی ہے کہ زبانوں کا تجزیہ، ان کی زیارت ان کے باہمی انتظام اور تبادلہ، ان کی معنوی ساخت اور ان کی ظاہری تقسیم و گروہ بندی اور و خوض کرنا لسانیات کا سب سے بڑا مقصد ہے۔ پونکہ زبان لفظوں سے بنتی ہے

## سائیات

اس لئے سائیاتیوں کا تعلق بالعلوم لفظوں ہی سے ہوتا ہے وہ ان پر اس لئے غور نہیں کرتے کہ ان کے معانی و مطالب دیافت کریں بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ ان کی "تاریخ معلوم کریں۔"

جان بیل نے آج سے پہلے بس پہلے ہی (یعنی ۱۸۷۴ء) کھاتھا لگھ طرح کوئی ماہر نہیں اپنے پھولوں کا تجزیہ کرتا ہے، ایک سائیاتی لفظوں کو نکڑے کر کے دیکھتا ہے "ماکہ معلوم کرے کہ وہ کن اجزاء سے مرکب ہیں، اور ان اجزاء کا ایک دوسرے سے کیا تعلق ہے۔ اسی طرح وہ یکے بعد دیگرے ہر زبان کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اور ان سب کی اسی اسلوب پر تحقیق کرتا ہے۔ اس کے بعد تجویں کا ایک دوسرے سے مقابلہ کر کے یہ قرار دیتا ہے کہ فلاں فلاں علیحدہ زبانوں میں کون کوئی خصوصیات مشترک ہیں۔ اور ان میں سے کس کے ساتھ کیا بات مخصوص ہے۔ سب کے ساتھیں وہ ان اسباب کو معلوم کرنے کی کوشش کرتا ہے جو ان زبانوں کی تشکیل میں سرگرم ہتھ ہیں۔ اگر وہ اس کوشش میں کامیاب ہو گیا تو سمجھنا چاہئے کہ وہ زبانوں کی زندگی کے ازدواج اور تغیری کی ماہیت سے واقع ہو گیا۔"

ماہرین سائیات کے اس طرح نظر سے واقع ہونے کے بعد کوئی شخص لفظ کیا سوال کر سکتا ہے کہ "آخر ان تمام جھگڑوں سے فائدہ ہی کیا ہے؟ جب میں کوئی زبان سیکھا ہوں تو میرا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اس میں لگنگو کر سکوں یا اس کو پڑھ سکوں۔ میں آنے تحقیق کرنا نہیں چاہتا کہ الفاظ کیونکر بنے؟ میں صرف یہ معلوم کرنا چاہتا ہوں کہ ان کے معنی کیا ہیں؟" اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی زبان کی تعلیم پانے والے کے لئے

## سائیات

اس سے زیادہ کی ضرورت بھی نہیں ہے مگر معلوم ہونا چاہیے کہ الفاظ اشیاء کے محسن نام ہی نہیں ہوتے بلکہ وہ خود بھی اشیاء ہیں۔ اور اکثر دفعہ تو نہایت ہی طاقتور اشیاء و ثابت ہوتے ہیں جیسا کہ اس کتاب کے آئندہ صفحات کے مطالعہ سے واضح ہو گا۔ کتاب ”سائیات“ میں پہلی اس بحث کی یوں وضاحت کرتا ہے کہ ”اگر کوئی شخص ان لوگوں میں سے ہے جو یہ معلوم کرنے کے خواہ شمند رہتے ہیں کہ جنہیں اشیا سمجھنا ہے وہ اشیا کیوں ہیں تو وہ یہ معلوم کرنے کے خوش ہو گا کہ ایک لفظ صرف اس قدر سانس ہی نہیں ہوتا جس کو انسان ایک دوسرے انسان پر اپنا مطلب ظاہر کرنے کے لئے باہر کا لتا ہے بلکہ وہ ایک نہایت ہی اہم چیز ہوتی ہے۔ الفاظ وہ پالدار اشیاء ہیں جنکی پیدائش، ارتقا، زوال اور فنا کی تاریخ ایک ناول سے زیادہ دلچسپ ہوتی ہے،“

صرف یہی بلکہ طرح طرح کے پُر لطف اور عجیب و غریب طرائقوں سے انسانی ذہنیت کے بعض نامعلوم متعلقات اور اسرار کی نسبت معلومات بخشتی ہے۔“

۲

اس سلسلہ میں اس دلچسپ واقعہ کا انہمار بھی ضروری ہے کہ صرف اسائدُ اللہ ہی کو سائیات سے دلچسپی نہیں بلکہ بعض دیگر علوم و فنون کے ماہرین کو بھی کسی طرف متوجہ ہونا پڑتا ہے لفیات، فلسفہ، عمرانیات اور بشیریات پر تحقیق و تفہیش کرنے کے سلسلہ میں سائیات کی مذکوری طرح سے ناگزیر ثابت ہوتی ہے۔ اور یورپ و امریکہ میں جہاں انسانی ذہنیت اور زندگی کے ہر شعبہ کی جانچ پر تال کی جا رہی ہے اصل دارالنقاء سائیات سے جگہ جگہ فائدے حاصل کئے جاتے ہیں۔

## لسانیات

ماہرین نفیسیات ابتداء میں لسانی طرز روشن کی طرف زیادہ متوجہ نہیں تھے مگر اب زبانوں کے تجزیہ کی طرف خاص احتیاط و توجہ کے ساتھ مائل ہو گئے ہیں تاکہ انسانوں کی عادت و روایات مجھیات اور عملِ تطبیق وغیرہ پر کامیابی کے ساتھ روشنی ڈالی جاسکے۔ اس ضمن میں مشہور ماہرین نفیسیات ہے، آر، کینٹر اور جے، بی، وائٹن کے نام خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے زبانوں کے نفیسیاتی ہلکو پرچشیں کیں اور لسانیات کو نفیسیات کے اصول و ضوابط کی روشنی میں دیکھنا چاہا۔

فلسفیوں نے بھی اس طرف خاص توجہ کی ہے۔ انہوں نے زبان اور خیال کے باہمی تعلق کے نسبت گھری وجہی ظاہر کی اور علم اور تجربوں کی جماعت بندی اور عادتی و روایتی اشاروں کے ساتھ معانی و مطالب کے تعلق پر بحث کرنے کے سلسلہ میں اصول لسانیات سے مستفید ہوئے خاص کر کپیسرے، دلافس، اگلن اور رچارڈس، جیسے بلند پایا فلسفہ و ان تو لسانیاتی مسائل میں غیرمعمولی انہاں رکھتے ہیں۔ ان کی کوششوں سے تئے تئے نقطات نظر پیدا ہو گئے ہیں جن میں سے چند فلسفے اور لسانیات دونوں کے لئے مفید اور اہم ہیں۔

ماہرین عمرانیات اور پرشریات کو لسانیات سے اس لئے وجہی پیدا ہوئی کہ

(1) J.R. KANTOR, "Analogies of Psychological Language data,"

(2) J.B. WATSON.

(3) CASSIRER, DELAFOSSE, OGDEN, RICHARDS.

## سائیات

انسانوں کی اجتماعی خصوصیتوں اور دینیت کے سمجھنے کے لئے سائی مسئلہ سب سے پہلے قابل غور سمجھا جاتا ہے۔ اسی سلسلہ میں بنی، مالکیتوں و سکی کے وہ خیالات زیادہ قابل تدریج ہیں جو ابتدائی انسانوں کے سائی اخہار اور اشاروں سے متعلق ہیں۔ اجتماعیاً کے علماء زبان کی قدر و قیمت اس لئے بھی زیادہ کرنے لگے ہیں کہ وہ اجتماعی گروہوں کے اشارے یہ پانما نیندہ کی حیثیت رکھتی ہے۔

ان کے علاوہ جملہ تاریخی تحقیقات میں بھی سائیات کا مطالعہ علی طور پر فائدہ ثابت ہوا ہے۔ قدیم قوموں کے عادلت و اطوار اور رسم و رواج کی نسبت معلومات حاصل کرنے کا واحد ذریعہ قدیم زبان ہے جس کے پر اگندہ نونے ان قوموں کے باقی ماندہ افراد کے سینوں میں صدیوں بعد تک محفوظ رہتے ہیں۔ اور جو سائیات کی مدد سے منضبط اور منظم ہو کر تشریح حاصل کرتے ہیں۔

مختلف قوموں کی تاریخ اور باقی تاریخی حالات کا اندازہ کرنے میں سائیات سے زیادہ مفید کوئی اور علم ثابت نہیں ہوا۔ مثال کے طور پر مقامات کے ناموں کی تشریح و تجزیہ ہی کو لیجئے جس کی مدد سے آج یورپ اور مغربی ایشیا کی قدیم ترین تاریخیں مرتب کی جا رہی ہیں۔

۳

عام طور پر سائیات کو ایک جدید علم سمجھا جاتا ہے جو انہیوں صدی ہی کی

## سائیات

پیداوار ہے مگر یہ صحیح نہیں۔ یہ دراصل نہایت قدیم علم ہے جس پر یونان فتحیم رو ما اور اسکندریہ میں کامیاب طریقوں پر خود و خوض کیا جا چکا ہے۔ البتہ اس امر سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ دوسرے علوم و فنون کی طرح اس علم نے بھی عہد حاضر میں اپنی کنصلی بدلتی ہے۔

احیاء علوم (یادینے سانس) کے زمانہ تک یورپ میں یہ علم خوابیدہ رہا۔ مگر اس کے بعد ہی فرانس، اٹلی، اور ہرمنی میں اس کی طرف گھری توجہ منقطعہ کی گئی۔ اس عہد کی مشہور شخصیتوں نے جنہوں نے سائیات پر بحث و مباحثہ کیا اور اس کی تحقیق و تفہیش کی، فرانس کے بودے، اٹلی کے لامبین اور مورے اور وین کے پوشلیزیں، اور اسکالیج، اور کیاسوبوں جنہوں نے آخر کار انگلستان میں سکونت اختیار کر لی اور ان کے علاوہ اراسس کے نام خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

تفاہلی سائیات کی ابتداء، اس وقت سے ہوتی ہے جب کہ یونانی اور لاتینی زبانوں کا ایک مشترک مأخذ قرار دینے کے خیالات یورپ کے علاوہ میں بار بار پیدا ہوئے اور اکثری بات ثابت کرنے کی نکام کوششیں کی گئیں کہ ان کا مأخذ عربی زبان ہے۔ آخر کار ایک انگریز فاضل جونس نے ۱۷۴۶ء میں اپنی لسانی تحقیقات کے نتیجے شائع کیے جن سے لاتینی، یونانی، گونخک، سنسکرت، اور کلینک زبانوں کے اشتراک مأخذ پر روشنی پڑتی ہے۔

اس کام کو بعد میں فرانس بوب اور یا کوب گرم نے اپنے یادخیں لیا۔ اور یعنی تو ہے کہ اسی وقت سے جدید علم سائیات کی بنیادیں مستحکم ہوئے گئیں۔

## سائیات

گرم کی اساسی خدمتوں کی وجہ سے کچ سائیات اہم ترین علوم میں شمار کیا جانے لگا ہے۔ اس نے انسے سنتھلی اپنے زمانے کی حاضر اور غرضمنظم معلومات کی تشقیح اور تشریح کی۔ اور سائیات کا ایک ایسا قاعدہ اپنی یادگار چھوڑ گیا جو ہمیشہ اس کے نام سے فضوب رہے گا، اور جس نے زبانوں کی علمی تحقیقات میں جہاں تک ٹیولئی زبانوں کا تعلق ہے، ایک انقلاب پیدا کرو یا۔ بلکہ یہ میں لا پر کچ تک متعدد رسائل و مقالات لکھے جا چکے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ اس قابل قد محسن کے انکشاف نے سائیاتی مسائل کی گھری اور باضابطہ تحقیقات کا دروازہ کھوں دیا۔ اور سائیات کے لئے دوسرے علوم و مکملیات کی طرح معین اور خاص خاص ضوابط مقرر کر دیئے۔

ان سائیاتی کوششوں کا تجھ اس طرح ظاہر ہوا کہ انسٹھے عالم کی نہایت صحیح تشقیح اور جات بندی ہو سکے۔ یہ کام پہلے بالکل ناممکن تھا۔ اگرچہ اب بھی خاص خاص ماہرین سائیات کے درمیان چند جزوی مسائل کے بارے میں اختلاف ہے لیکن جہاں تک زبانوں کی عام تلقیم اور تجزیہ کا تعلق ہے سائیات کے اعلیٰ اصول و ضوابط معین کر دئے گئے ہیں۔

مدادی و اصول سائیات سے متعلق اور جن ماہرین نے تحقیقی اور مفید کام کیئے ہیں ان میں سے حسب ذیل علماء اور ان کے کارناموں کا ذکر تاریخ سائیات بیان کرتے وقت نہ کرنا خون الصاف کرنا ہے۔ اولوی پرسن نے اپنی کتابوں "ایزبان اس کی فطرت" ارتفاقاً، اور ماخذ "ہن فلسفہ گرامر" لکھ کر اس علم کو بالکل واضح کر دیا۔ جے۔ وانڈریس نے اپنے کارنامے "زبان یا

(1) OTTO JESPERSEN Language, Its Nature Development and origin & Philosophy of grammar.  
(2) J.VENDRYES, Le Langue.

## لسانیات

لسانیاتی مقدمہ تاریخ کے ذریعہ سے اس پر پائیدار احسان کئے ہیں۔ اسی طرح ایسے ساپر کیا کتاب "زبان دیباچہ مطالعہ گفتگو" لسانیات کا ایک شہ کا سمجھی جاسکتی ہے یہاں یہ ملحوظ رہے کہ یہ سمجھنا غلطی ہو کہ ان صنفین کا موضوع ایک ہی ہے۔ ہر شخص کا نقطہ نگاہ بدلے ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ایک کتاب دوسری کا حصہ ہے۔

یہ سرکن زیادہ تر یورپ کی اہم ترین جدید زبانوں پر نظر رکھتا ہے۔ اور اپنی تحقیقات میں کثرتی ملی وچھی پیدا کرنے والے امور پر بحث کرتا ہے جن کو عام طور پر دوسرے لسانیاتی نظریہ اور کثرتی ہیں۔ وانہ میں کا نقطہ نگاہ ذرا وسیع ہے اس کا موضوع ہندی یورپی زبانیں ہیں۔ اور وہ وہ زبانوں کے تاریخی اور تقابلی ہم لوؤں پر زور دیتا ہے۔ ساپر میکی انڈین زبانوں کا مخصوص ماہر ہے وہ خاصکر زبان کے نصیاتی اور خارجی اصول و مسائل میں وچھی رکھتا ہے۔ اس کی تحریریں بالعموم قدیم اقوام کی زبانوں کی مثالوں اور نمونوں سے الامال ہوتی ہیں۔

ان چند صنفین کے علاوہ اور کئی ماہرین لسانیات ایسے ہیں جن کے نام یہاں گنتا ہے جاسکتے ہیں۔ مگر چونکہ ان میں سے اکثر وہ ہیں جو لسانیات کے خاص خاص شعبوں میں کام کر رہے ہیں اور جو ہیں اصول و مبادی لسانیات سے زیادہ تعلق رہتے ہیں، اس لئے ان کا ذکر اپنی خاص خاص شعبوں میں کیا جائے گا جو میں ان کے خیالات اور تحقیقات سے ہم نے استفادہ کیا ہے۔

(۱) E.SAPIR, *Language, An Introduction to the study of speech.*

# زبان

## اس کی ماہیت اس اغاز اور تکمیل

زبان خیالات کا ذریعہ اخہار ہے۔ اس کا کام یہ ہے کہ لفظوں اور نقوش کے توسط سے انسانوں کے ذہنی مفہوم و لذائیں اور ان کے عام خیالات کی ترجیح کرے۔ اس زبانی میں وہ حرکات جسمانی بھی شامل ہیں جو کسی مفہوم کے سمجھانے کے لئے خاص خاص زبان بولنے والی کے درمیان مشترک ہوتی ہیں۔

یہاں یہ ملحوظ رکھنا پایا ہیئے کہ ماہرین لسانیات زبان کی تعریف کرتے وقت صرف اسی جملہ پر اتفاق نہیں کرتے کہ وہ خیالات کو خوبی کے ساتھ دوسروں پر واضح کرو یہی کا ذریعہ ہے کیونکہ یہ مقصد لو اور دیکھو سے بھی حاصل ہو سکتا ہے۔ مثلاً حرکات جسمانی یا اشارے جن سے کوئی نگے یا وہ لوگ اپنا مطلب او اکرتے ہیں جنہیں کسی غیر زبان بولنے والی قوم سے ساپنہ پڑتا ہے اگر آپ جانے کے ارادہ سے کرسی سے اٹھیں اور آپ کا دوست ہاتھ سے کرسی کی طرف اشارہ کرے تو کیا یہ اشارہ اس جملے کی نیابت نہیں کرے گا کہ «بیٹھنے» اور اگر آپ اپنا سر یا ہونڈ سے ہلا دیں تو کیا آپ کا دوست بغیر کہے نہیں سمجھ جائے گا کہ آپ کو بیٹھنے سے الگا ہے؟ فرانسیسی افراد اپنے اشاروں اور حرکات جسمانی سے وہ کچھ سمجھادیتے ہیں جو ہم انکے جملوں سے بھی نہیں سمجھ سکتے۔

دوسراؤ بیجس سے ایک انسان دوسرے پر اپنے خیالات ظاہر کرتا ہے نقش کاری اور مخطوط اشتارے ہیں جو مختلف موقعوں پر مستعمل ہوتے ہیں اور خاکرگوں کو اور سیاحوں کو مد دیتے ہیں لیکن محض ان کی درجبلہ انسانی کاروبار کے لئے کافی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خیالات کی ترجیحی کے لئے لطفی یا قوت گویائی ہی ایک مکمل تربیت اور سب سے زیادہ واضح ذریعہ سمجھی جاتی ہے۔ اور اس نبایپر یہ مقولہ عام طور پر اُج ہو گیا ہے کہ ”مقوت گویائی ہی انسان اور حیوان کے وہیان باعث اختیار ہے۔“

پس زبان کی واضح تعریف ان الفاظ میں کی جاسکتی ہے کہ زبان انسانی خیالات اور احساسات کی پیداگئی ہوئی ان عام عضوی اور جسمانی حرکتوں اور اشاروں کا نام ہے جن میں زیادہ ترقوت گویائی شامل ہے اور جن کو ایک دوسری انسان سمجھ سکتا ہے اور جس وقت چاہے اپنے ارادہ سے دُھرا سکتا ہے۔

۴

”انسانی خیالات اور احساسات کے انہار کے لئے زبان کیونکر پیدا ہوئی“ یہ مسئلہ مرکزی<sup>۱</sup> ہے اور نہایت دلچسپ زبان کے آغاز یا دوسرے الفاظ میں دنیا کے اہم سالی خاندانوں کے آغاز پر تحریریں قلمبند کرنے کے لئے آج بہت کم موارد موجود ہیں کیونکہ بعد کے زمانہ کے حالات اور ارتقائی واقعات نے ابتدائی شکلوں پر ایک ایسا پروڈ ڈال دیا ہے جس کا دو رکنا ہمچنان کے محققین کے بس کی بات نہیں۔ دنیا کی مختلف لسانی شاخیں اپنی جد اجد اور آزاد حصہ دینے کی وجہ سے ایک دوسرے سے اس تدریج و بیجن کے انہیں ایک ہی ابتدائی خاندان کے مشتقہ ہیں۔ قرار دینا آج قریب تر قیاس نہیں معلوم ہوتا۔ مگر جب یہ دیکھا جاتا ہے کہ دنیا کی عام مختلف اور

جد اجد انساںوں کے قسم قسم کی خصوصیتیں رکھنے والے افراد میں ایک ہی فطرت انسانی کام کر رہی ہے تو پھر یہ بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ مختلف خاندان اللہ ایک ہی ابتدائی زبان یا ایک ہی ابتدائی قبیلہ کی بولی سے متفرق ہوئی ہیں۔

زبان کی چیزوں صحت نہایت اہم ہے کہ وہ صرف انسان ہی کو حاصل ہے۔ اور جو سے جاہل بلکہ وحشی سے وحشی قبیلوں کے انسان بھی گفتگو کر سکتے ہیں حالانکہ دوسرے جیوانات خواہ ان کی فہم و استعداد کتنی ہی ترقی یا فتوث کیوں نہ ہو گئیوں نہیں کر سکتے۔ یہ انتیاز ظاہر کرتا ہے کہ تکوین عالم کے وقت پروردگار نے اسی طرح ہم میں بات چیت کرنے کی امہلت پیدا کی جیسا کہ اس نے سانس لینے، چلنے پھرنے اور کھانے پینے کی قابلیت عطا کی۔ یہاں سوال صرف اس قدر باتی رہ جاتا ہے کہ آیا ہم نے اسی طرح گفتگو کرنا شروع کر دیا جس طرح سانس لینے لگے تھے یا جیسا کہ ہمارے جسم میں خون دوڑ کرنے لگا تھا، یا اس طرح جیسے کہ ہم حرکت کرتے یا کھاتے پیتے یا پہنچ جنم کو محظوظ رکھنے کے لئے کپڑوں کا استعمال کر رہے ہیں۔ ہر قسم کے طرقوں کا ریس ہماری مرضی اور ارادے کو دخل نہیں ہے اس کے بخلاف دوسرے کام انسانی طبعی ٹوٹوں کے بالاراوہ استعمال کے نتیجے ہیں جن میں ہم خداۓ تعالیٰ کی عنایت کی ہوئی قابلیتوں کے ذریعہ اور مرد سے اپنی فطری احتیاجات کا تغذیہ کرتے ہیں۔ ماہرین اللہ ایک اداہ ترجحان اسی آخری طریقہ کا رکی طرف ہے کیونکہ زبانیں آج اتنی مختلف نہ ہوتیں اگر بولنے والے اپنی جدا جا خود رتوں اور اپیتوں کے مطابق خود انہیں ترقی اور تغیر و تبدل نہ کرتے۔ اس کے علاوہ جب بچ پیدا ہوتا ہے تو ہم دیکھتے ہیں کہ وجہ طرح غیر اداہی طور پر سانس لینے لگتا ہے اسی طرح گفتگو نہیں شروع کر سکتا اگرچہ اس میں پہلے ہی

## زبان

پروردگار نے لفٹکو کرنے کی قابلیت و دلیلت کر دی ہے۔

غرض انسان میں زبان سے کام لینے کی استعداد اس کی خاص قدرت کی طرح یقیناً اکی دلیلت ہی ہے۔ مگر زبان اس حد تک انسان کی اپنی کوششوں کا نتیجہ ہے کہ وہ اس خدا دا و قابلیت کو اپنی نظرت اور حضوری خصوصیات کی مدد سے ظاہر کرتا ہے۔

۳

زبانوں کی تشكیل اور ارتقا بر اہ راست انسانی خیالات کی تشكیل اور ارتقا پر منحصر ہے اور زبان کی تقویم ملغوط آوازوں کے علاوہ انسانی خیالات، اور احساسات پر بھی بھی ہوتی ہے یہی وجہ ہے کہ فرم انسانی اور نطق انسانی کے نسبیاتی قوانین بھی ایک دوسرے سے بالکل متعلق ہوتے ہیں۔

زبان اور انسانی سوچ بچا کا تعلق پوچی دامن کا سا ہے۔ سوچنا دراصل اپنے ذہن میں لفٹکو کرنا ہے اور زبان اس اندر وی لفٹکو کی ترجمائی کرتی ہے، اس کو شکل بناتی ہے، خاص خاصیتی اشاروں کے ذریعہ سے معین کرتی ہے۔ اور ساتھ ہی اس کو انسان بھی بناتی ہے۔ موجودہ ذہنی سیکریٹریٹیوں کو واضح اور معین کرنا کچھ کم خدمت نہیں ہے۔

کسی شخص کے منہ سے لکل ہوئے الفاظ اس کے خیالات کو جوں کے توں نہیں ظاہر ہتے بلکہ انہیں ایک شکل کے نوسط سے ناممکن اور عمومی حالت میں پیش کرتے ہیں کسی لفظ یا فقرہ کے سمجھ لینے کے یہ منے نہیں ہیں کہ وہ لفظ یا فقرہ جس پیشگی ترجمائی کرتا ہو اس کی ایک ہو شکل نظروں کے سامنے آگئی۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ سمجھنے والا اُن تمام گوناگون رحمات سے واقف ہو گیا یا اُن کی نسبت اس میں ایک طرح کی بیدا۔ کہ احساس پیدا ہو گیا جو ان

۲۸

اشیا کا دیکھنا یا دولا دیتے ہیں جن کی الفاظ یا فقرہ نے ترجیحی کی ہے۔  
(۳)

اگر لفظوں کی تشکیل کا تجزیہ کیا جائے تو ہم معلوم ہو گا کہ خواہ وہ کسی انسان کے ارادہ کی پیداوار ہوں یا خود ہی کسی وجہ سے بن گئے ہوں ہر حال میں انسانی ذہن اور قوتِ مشتملہ نے ان کی تشکیل میں بہت بڑا حصہ لیا ہے۔ اکثر دیکھنا ہے کہ کسی چیز کے نام کے لئے ایک ایسا لفظ یا اس کے مشتقات استعمال کئے جاتے ہیں جو پہلے اس سے کسی نہ کسی طرح ملتی جلی چیز کے لئے اختیار کئے گئے تھے۔ یعنی اس واقعہ کا نتیجہ ہے کہ انسانی دماغ میں اس شے کے دیکھنے کے بعد گذشتہ کی ایک ایسی چیز کی شکل منعکس ہو جاتی ہے جس کو اس نے کچھ نام دے رکھا تھا۔ اور اس انعکاس کے ساتھ ہی اس کے متعلق کوئی لفظ بھی ذہن میں پیدا ہو جاتا ہے جو اس ابتدائی نام سے زیادہ دوہیں ہوتا۔ عارضی اور ارووال الفاظ ”نے“ اور ”باشلی“ جو ایک خاص آئدی موسیقی کے نام ہیں اُس نسبتی اشتراکِ اصلیت کا نتیجہ ہیں جو جگل کی نے اور باش کے ساتھ ان مخصوص اصطلاحوں کو حاصل ہے۔

اسی قسم کی لفظی تشکیل میں ”سل“ اور ”سجھ“ جیسے الفاظ بھی شامل ہیں جو واضح کرتے ہیں کہ بسم اللہ کہ کر فتح کرنا اور سجلان اللہ سجان اللہ کا درود کرنا ان خاص ناموں کی تخلیق کا باعث ہے۔ اسی طرح بہت سی چیزوں کے نام ابتدائیں اپنے وطن یا اپنے بانی کے نام کی نسبت سے تخلیق پاتے ہیں اگرچہ سچ انہیں ذہان میں ایک بالکل آزاد حیثیت حاصل ہے۔ ”مصری“ جو شکر کی ایک خاص قسم یا شکل کا نام ہے یا ”صینی“ جو ایک طرح کا مرکب ہے جس سے برتن بنتے ہیں یا ”طفیلی“ وہ شخص جو کسی کے ساتھ بن بلائے جہاں چل جاتا ہے۔

اور اس طرح کے سینکڑوں اردو لفظ اسی قسم کی لفظی تشكیل کے تحت عالم وجود میں آئے یہ تمام مثالیں واضح کرتی ہیں کہ تشكیل الفاظ میں انسان کے گذشتہ اور موجودہ ہر طرح کے خیالات کا تعلق کس قدر اہم ہے۔ اسی سلسلہ میں یہ بات بھی یاد رکھنی چاہئی کہ لفظ اپنی پیدائش کے لحاظ سے انسان کا ایک خود اختیاری یا سروایتی اشارہ ہے جس سے واقع ہوتے ہی کسی شخص کے ذہن میں وہی خیال یا خیالات رونما ہو جاتے ہیں جن کو وہ شخص عاوناً یا اور اس لفظ کے سنتے کے بعد اپنے ذہن میں پیدا کرنا رہتا ہے۔ مگر عام فہنوں میں جو خیال یا تصویر کسی لفظ کے سنتے کے بعد پیدا ہوتی ہے وہ معین اور تفضیلی نہیں ہوتی۔ یہ ممکن ہے کہ ایک عالم یا ماہر رسانیات کی نظر میں لفظوں کی صرفی و خوبی ترکیب، ان کی معنوی و سخت یا محدود دیست یا اُن کی تاریخی اور ارتقا لی حالت کے خلاصہ اُن کے معنی خاص اور معین ہوں۔ مگر عام طور پر الفاظ اپنی انفرادی حالت میں ناممکن ہوتے ہیں۔ اور جب وہ جلوں یا فقوں میں منتک پڑتے ہیں تو اس وقت بھی اُن کی قدر و قیمت اور اُن کی پہش کی ہوئی ذہنی تصویریں بالعموم نسبتی اور غیر معین ہوتی ہیں۔ عرض لفظ اور خیال کے درمیان جو تعلق ہوتا ہے وہ ہمیشہ استوار اور کیسا نہیں ہوتا۔

۵

دنیا کی کسی زبان میں نہیں ویکھا گیا کہ کوئی ایک لفظ ہمیشہ کے لئے صرف کسی ایک ہی خیال کے لئے وقف ہو گیا ہو۔ تمام الفاظ اپنی قدر و قیمت میں موقع و محل کے لحاظ سے تبدیلی حاصل کرتے رہتے ہیں۔ اکثر وغیرہ ایک ہی لفظ اپنے ماسبی اور مابعد کے لفظوں کی تبدیلی کی وجہ سے اپنا مفہوم بالکل بل دیتا ہے۔ مثال کے طور پر آپ صرف لفظ "قطعہ" کو لیجئیے اور

نہان

دیکھئے کہ ایک شاعر اس کا کیا مفہوم لیتا ہے، کسی گاؤں کے پہلی پواری یا کسی ہراج کرنے والے ایجنت کے لیے ان سے کیا معنی ہیں اور کسی خشنویں کی نظر میں وہ کیا اہمیت رکھتا ہے بظاہر کسی کو اس واقعہ سے انکار نہیں ہو سکتا کہ قطعہ کے متنے ہیں مکڑے کے لگر معنی بتاتے وقت بہت کم حضرات اس وسیع فرق کو محسوس کرتے ہیں جو یہی لفظ فیل کے تین مختلف جملوں میں پیدا کرنا۔

- ۱- زمین کا پتھر قطعہ فروخت ہو گیا۔
- ۲- شادی کی مبارکباد ایک فصح و بلینہ قطعہ کی شکل میں تحریر کی۔
- ۳- قدم عمید کا ایک پاکنہ قطعہ کمرہ کی زینت تھا۔

ظاہر ہوا کہ الفاظ میں اس امر کا رجحان ہر وقت موجود ہوتا ہے کہ وہ معاشرتی، معنی، عادتی، شخصی اور قومی غرض ہر زنی فضائیں ایک نیا مفہوم واضح کریں۔ ایک ہی لفظ ایک قسم کا معیار بنتا رکھنے والے کے یہاں ایک معنی دیتا ہے اور دوسرے کے یہاں دوسرے مثلاً اردو کے ایک فعل "اتارنا" پر غور کیجئے معلوم ہو گا کہ جتنی قسم کے آدمی ہیں اور جتنی طرح کے کام ہیں اتنے ہی مختلف پڑھ اُس خیال میں موجود ہیں جو لفظ "اتارنا" کے مفہوم ہونے کے بعد کسی شخص کے ذہن میں پیدا ہوتے ہیں۔ کیا حسب ذیل افعال میں لفظ "اتارنا" سے ہر جگہ ایک ہی مفہوم سمجھ میں آتا ہے؟

چربہ اتارنا - کپڑے اتارنا - نقل اتارنا - تصویر اتارنا - دیوار اتارنا - سواریاں اتارنا  
قبرس اتارنا - بوجھ اتارنا - چھڈا اتارنا - رجسٹر نشان اتارنا -

غرض زبان کی تشكیل اور اس کے مفہوم کا تغیر و تبدل منحصر ہوتا ہے خیالات پر۔ اوجیکو جیسے خیالات ہیں تھے میں یا کمی بیشی ہوتی ہے اُسی کے مناسب زبان کا مفہوم پہنچتا ہوتا ہے۔

# فطری ارتقا

## صوتی تغیر و تبدل، ادغامی اثرات

زمان و مکان کے حالات کے مطابق زبان خود بخود بدلتی رہتی ہے اور اس تبدیلی کو ماہرین لسانیات زبان کا فطری ارتقا فاردوئیتے ہیں۔ اس ارتقا کا اختصار زیادہ صوتی تبدیل اور تغیر و تبدل پر ہوتا ہے۔

تاریخِ اللہ میں صوتی تبدیلیوں اور ارتقا کو اس لئے سب سے زیادہ اہمیت دیکھاتی ہے کہ زبان کی دوسری اکثر تبدیلیاں اور ارتقا کم و بیش اسی کے تحت ہوتے ہیں۔ اور جو حالات تلفظ اور لب و لہجہ میں تغیر پیدا کرتے ہیں ان کی تحقیق و تفہیش اکثر فعہد دچسپ ثابت ہوتی ہے۔ صوتی تبدیلیوں کی سب سے پہلی اور اہم وجہ عضویاتی ہے۔ ایک نسل دوسری نسل کیلئے جو سماں ورنہ چھوڑ جاتی ہے وہ بعینہ ایک اوسمیں نہیں ہوتا۔ یہ یاد رکھنا چاہیئے کہ ہر نسل کے بعد اس کی آوازیں اور اس کے عضوی عادات و اطوار غیر محسوس طور پر کچھ نہ کچھ تبدیلی پاتتے ہیں۔ یہ تبدیلی اکثر نتیجہ ہوتی ہے ہمایہ زبان کے اثر کا۔ بعض و فحہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ جب کہاں قوم کی ایک نسل کو ایک اجنبی زبان بولنے والوں سے سابقہ ہوتا ہے تو اس اجنبی زبان کی آواز اس نسل کے اپنے لفظوں پر جعل یا دخل کرتی رہتی ہیں ان کے نتیجے کے طور پر اس تمام نسل کے مخارج تلفظ آہستہ آہستہ اپنی مکھوں سے ہٹنے لگتے ہیں۔ یہ محض خیال نہیں ہے۔ اس کی قسمیتاً

عی ثبوت اس طرح چنانچہ ہے کہ ایک ایسے فوجوان کی گفتگو صوتی گرد و نہ پڑانا اور اس نے اپنی زبان کے علاوہ کسی اور زبان کی بھی تخلیقیں کی ہو اور اس کے ساتھی اس کے کسی سمع غریزی سے بھی فرمی جائے کہلائیں (مگر شرط یہ ہے کہ اس دوسرے شخص کی زبان پر کسی اور زبان کا اثر نہ پڑا جو) تو آپ معلوم کریں گے کہ دونوں کے مخارج میں ایک معین فرق پیدا ہو گیا ہے۔

یہ تو ایک جدید علی شوت کا ذکر تھا۔ اس کے تاریخی شوتول سے خود ہماری ارووزبان محروم نہیں ہے۔ آپ صرف اردو حرف "ج" سے "لے لیجئے اور دیکھئے کہ زمانہ اور نسلوں کے ساتھ سماں اس نے بھی کیا تغیریں شامل کیئے ہیں لفظ سے کی موجودہ شکل ارووزبان میں صرف سو اسوسال تھی سے متصل ہے۔ اس سے پہلے یہ لفظ سیسیں یا سوں کی شکل میں راجح تھا چنانچہ ولی اور اس کے ہم صعروں کے کلام میں آپ کو یہی سیسیں یا سوں نظر آئے گا۔ ولی کام مشہور شعر ہے ہے  
مشھیہ کی شعلہ سوں جذبے کوں جلالی جا      تک ہر کے پانی سوں یا اگ بجھاتی جا  
ولی سے تقریباً پچاس سال قبل یہ لفظ "ستے" اور "ستیں" تھا چنانچہ قطب شاہی مخلافت کے بعد آخر کے شاعروں کا کلام اس کا شاہر ہے ابو الحسن ناما شاہ اور اورنگ زیب کے معاصر غلام علی کی نظم پر ماوت کا ایک مرصعہ ہے۔ بھلانی سے توں بھلایا گئے گا۔

غلام علی سے پچاس سال قبل اس لفظ میں "س" کی آواز موجود ہیں تھی۔ اس زمانہ کے گولنڈہ کے بنے والے "محج سے کہا" کی جگہ "مج تھے کہیا" کہتے تھے چنانچہ مشہور قطب شاہی دشمن محمد قلی اور اس کے دوباری شعروں کے کلام میں لفظ تھے ہی لفظ سے کہتا ہے محمد قلی کے مصیر یہ ہے۔  
۱۔ معانی کے باتاں تھے جھٹنگاں۔ پا ۲۔ مراگلتان تازہ اس تھے ہوا ہے  
محمد قلی کے محمد سے پہلے اور غالباً گولنڈہ کی تحریر کے وقت بھی یہ لفظ تھے، کی شکل میں

راجح تھا۔ وتحی جس نے ابراہیم قطب شاہ کے زمانہ سے شاعری میں شہرت حاصل کر لی تھی اکثر ”تے“ لکھتا ہے مثلاً مصرع :- تج تے بچھڑھی ہوں میں کیا سخت ہے دل رے پیا۔ رج بھی سے پہلے کی تمام اردو متحریروں میں بھی ”تے“ ہی ملتا ہے چنانچہ حضرت خواجہ بندہ سے جوار و مشروب ہے اور جو اگر ان کی نہیں تو ان کے قربی زمانہ کی ضرور ہے اس میں بھی تے ہی لکھا گیا ہے مثلاً :- ”معراج العائین“ کا ایک جملہ ہے ۔ ”اگر اس میں تے پک پرو اللہ جاوے تو اس کی انجت میں چلوں ۔

اس وقت تک جس کتاب کو روز بان کی قدیم ترین نظم سمجھا جاتا ہے وہ میان خوب گھر اتنی کی خوب ترینگ ہے ۔ اس میں اس حرف ہر کا بہت کم استعمال کیا گیا ہے ۔ مگر چند مفہومات پر حرف ”تے“ استعمال کیا گیا ہے مثلاً :- غیرت تھیں سب کیا قبول ۔ اس تفضیل سے ظاہر ہوا کہ لفظ سے کی صوتی تشکل مرو رایام کے سانچہ آہستہ آہستہ بدلتی گئی اور جو لفظ و اصل پہلے تھیں یا تے تھا وہ تھے، سے استیں اسون اور سین ہوتا ہوا آخر کار سے بن گیا اور ابھی نہ معلوم آگے چلکر اس کا کیا حشر ہو؟

اسی سلسلیہ میں یہ واقعہ بھی پیش کیا جا سکتا ہے کہ بعض دفعہ نئی پواداپنے آبا و اجداد کے کسی خاص تلفظ کو ادا کرنے سے قاصر بھی ہو جاتی ہے ۔ دنیا کی متعدد زبانوں میں اس امر کے ثبوت موجود ہیں کہ زمانہ سلف میں کسی حرف کا ایک خاص تلفظ تھا جب بعد میں چلکروہ آواز ہی عارب ہو گئی تو اس حرف کے تلفظ کے لئے زبان کی موجودہ آوازوں میں سے کوئی آواز کام دینے لگی ۔ خود ہماری زبان میں بھی ایسے الفاظ موجود ہیں جن میں کی ایک خاص آواز آج ملغوظیہ ہوتی ۔ قدیم بیرثی دور میں اس کا ایک خاص تلفظ تھا مگر موجودہ ہندوستانی بالحوم اس کے

بولنے سے قاصر ہیں۔

یہ حرف "ری" (ر) سے چالفاظ "کرشنا" اور "گھر قم" (لغت لکھی کی قدر تم تسلیم ہاں میں موجود ہے۔ اور آج بالعموم حرف صحیح "ر" کی طرح ملعقوط ہوتا ہے۔ حالانکہ یہ اصل میں ایک حرف ہلت تھا ہمارے اردو لفظ "لکھی" میں وہ "ی" بن کر رہ گیا اور "کرشنا" میں "ر" بن کر۔

۲

اکثر وغیرہ ہوتا ہے کہ کسی حرف کا لفظ پورا نہ سنتے کی وجہ سے بولتے وقت وہ فلسفہ طریقہ ادا کیا جاتا ہے اس قسم کے لفظ کا اثر بالعموم کمزور آوازوں اور خاص کر حروف علات پر پڑتا ہے جو یا تو اسی حالت میں پائی ہوئی رہتے یا لفظوں میں سے غائب ہو جاتے ہیں۔ ارووالفاظ الائین (لاٹریں) فلایین (فلائیں) اور لمبر (نمبر) کی تشکیل اسی اثر کے تحت تخلی میں آتی ہے۔

صوتی ارتقا اور تبدیلیاں ہمایت باضابطہ ہوتی ہیں اور یہی وجہ ہے کہ ماہرین سانیات زبانوں کے متعلق متعدد اُول قوانین و قواعد بنا سکے۔ مثلاً آج آریائی سانیات کے ماہرین جانتے ہیں کہ سنسکرت کا ابتدائی حرف "و" اردو بھاری، بیگانی اور اڑیا زبانوں میں بالعموم "ب" کی شکل میں منتقل ہو گیا ہے۔ یا یوں کہئے کہ اردو کے اکثر الفاظ کا ابتدائی حرف "ب" پہلے "و" کیا مگر صوتی ارتقا و تبدیلی کے تحت آج "ب" بن گیا۔ اس قسم کے چند اردو اور ان کے اصل سنکر الفاظ کی مثال یہ ہے۔

| سنکر   | اردو | سنکر      | اردو |
|--------|------|-----------|------|
| ویشتنی | بیش  | وَرْ قَمْ | بَاش |
| ویشتر  | بیت  | وَمْ      | بِنْ |

### پڑ وٹ

بalo والوک  
ہم اور معلوم کر آئے ہیں کہ ایک ہی زبان ایک حصہ بلک کے کسی خاص زمانہ کے بونے میں جن خصوصیات کے ساتھ مستعمل رہے گی اسی حصہ بلک ہیں کسی دوسرے زمانہ میں نہیں ایک اسی طرح ایک حصہ بلک کے باشندے اُس کو جس طرح بولیں گے دوسرے حصہ کے اسی عہدے کے رہنے والے نہیں بولیں گے۔

اردو زبان میں متعارف لفظ ایسے موجود ہیں جن میں دو دفعہ کو زی (رڑو فلکس، آوازیں آتی ہیں ایک ابتدائیں اور ایک لفظ کے درمیان میں مثلاً بڑاٹ، ٹکڑا، ٹوٹنا، ٹھنڈا، نٹ وغیرہ مگر انہی اور اس قسم کے اول لفظوں میں اصل زبان میں پہلے کو زی (رڑو فلکس، آوازیں تھی بلکہ وندانی تھی) بچنا پڑے یہ اصل خصوصیت وکنی اردو میں اب تک موجود ہے۔ وکن میں اینی لفظ کوتاٹ، ٹکڑا، ٹوٹنا، ٹھنڈا اور وانٹ کہتے ہیں۔ اور اس سرزین میں چنچھو صیت اس شدید باتی سے کہ اگراب بھی کسی اجنبی زبان سے کوئی نیالفظ ایسا مل جانا ہے جس میں ابتدائی حرفت کو زی (رڑو فلکس) ہے تو کنی اردو میں اس کی ابتدائی آواز وندانی ہو جاتی ہے۔ مثلاً انگریزی لفظ لکٹ کو دکنی حوالہ لکٹ کہتے ہیں۔

شمال کی زبان میں یہ ابتدائی وندانی آواز کو زی (رڑو فلکس) میں کیوں تبدیل ہونی اس کا سبب عامانفسیاتی ہے "ٹ" "بتا بلڈ" "ٹ" کے ایک سخت آواز سے۔ اور جدت آواز کے لفظ کے لئے اعصل مخارج پہلے ہی سے تیار ہو جاتے ہیں بچنا پڑے ماقبل کے حرضم پر اس تیار کیا اور ٹپتا ہے اس کی توضیح کے لئے ادھامی اثر کی یہ مثال ہیں کی جاسکتی ہے کہ اگر کسی لفظیں مصیتی اور غیر مصیتی دونوں آوازیں بالکل یکے بعد دیگرے آئیں تو اگر باعذ کی آواز مصیتی ہو

اور آگے کی غیر صیست جیسے لفظ اکبر اور اخبار ہیں ہیں تو ماقبل کی غیر صیست آواز بھی خصوصیت حاصل کر لیتی ہے جن پنچ اکبر کا "مک" اور اخبار کا "خ" قریب قریب "لگ" اور "غ" بن جاتے ہیں۔ اسی طرح اگر ماقبل کی آواز صیست اور مبعد کی غیر صیست ہو تو ماقبل کی آواز بھی غیر صیست ہو جاتی ہے مثلاً "ح" ہمک "اور" پانز پرس "میں "ج" اور "ز" دونوں صیست ہیں لیکن اگر آپ انہیں کسی سے صوتی گرد نہ پر کہلوائیں تو معلوم کریں کہ "ج" اور "ز" کے آوازیں "ج" اور "س" کی طرح نکلتی ہیں۔

۳

صوتی تیز و تبدل سے متعلق ایک اور خاصیت بھی ہے جو زبانوں کے ارتقا میں کسی نہ کسی طرح عمل کرتی رہتی ہے۔ ہزار بان میں آپ کو ایسے لفظ ملیں گے جب کہ تلفظ میں تہائی سرعت کے ساتھ تبدیلی پیدا ہو گئی ہے حالانکہ انہیں کے ساتھی دوسرے لفظ ابھی زیادہ بدلنے نہیں پاتے ہیں۔ ان غیر طبعی تبدیلی حاصل کرنے والے الفاظ میں اکثر وہ ہوتے ہیں جو کسی کو خاطب کرنے کے لئے یا آواب و روایات معاشرت یا روزمرہ کی ضرورتوں کے لئے کرت سے بولے جاتے ہیں۔ اگر آپ کسی بے تکلف گفتگو میں لفظ مولوی کے "ملفظ پر غور کریں تو آپ دیکھیں گے کہ یہ لفظ صوتی تبدیلیوں کی دو مندرجہ طور پر چکا ہے۔" یعنی مولی سے تی پہلی مسئلہ میں ہی دوسرا "و" اڑ گیا۔ اور دوسرا میں پہنچا۔ اسی طرح انگریزی لفظ "ایشن" عوام کی زبان میں پہلے "ایشن" ہوا۔ اور پھر ابتدائی "ا" اور "ش" اڑ کر دریشن" رہ گیا۔ اور اب تو بعض موقعوں پر لفظ در ٹھیں " بھی سنا جانا ہے۔"

اسی قسم کی اور صوتی تبدیلیاں بھی ہیں جن میں اگرچہ لفظ کے معنی اور ایک حد تک شتمکل ہجی

قریب قریب وہی رہتی ہے مگر یہ تبدیلیاں نہ تو کسی باضافہ صوتی اصول کے تحت عمل میں آتیں اور نہ زبان کے اس قسم کے جملہ الفاظ پر حاوی ہوتی ہیں۔

اس قبیل کی ایک تبدیلی یہ ہو کہ قریب المخرج حروف سیمچ ایک دوسرے کی نسل میں منتقل ہو جائے ہوں جیسے غالب نے میر کو میر لکھ دیا جس کا ذکر گذر چکا ہے۔ اسی طرح نظر بیر ہٹھ کا تلفظ بیان شدہ ہی کیا جاتا ہے۔ یا کاغذ کو فاغذ کہتے ہیں۔ سرشار کو سرشار، شمس الدین کو شمش الدین اور اشیش کو اشیش کہنا بھی اسی صوتی طریقے عمل کا نتیجہ ہے۔ یہ اور اس طرح کی دوسری مثالوں پر غور کرنے سے آپ معلوم کریں گے کہ یہ تبدیلہ ہمیشہ قریب المخرج حروف ہی کے درمیان عمل میں آتھے۔ جو "نی"، "ر" اور "س" کے تلفظ کے لئے تا لو پر زبان جن حصوں کو من کرتی ہے وہی حصے "ل" اور "ش" کی آوازوں کے انہار کے لئے آکو وہ ہوتے ہیں۔

ایک صوتی تبدیلی اس طرح کی بھی ہوتی ہے کہ بعض لفظوں میں آوازیں اپنی ترتیب بدیتی ہیں اس قسم میں وہ الفاظ شامل ہیں جو اگرچہ اپنی اصلی حالت میں باقی نہیں ہیں مگر ان میں کوئی نی آواز یا حرف بھی داخل نہیں ہوا۔ مثلاً لفظ رجحان کا تلفظ رچان، فضیل، حصیل مطلب کا مطلب، کچھ کا چیکر کیا جاتا ہے یا یہاں کوہیاں اور وہاں کوہوں کہا جاتا ہے۔ ان تبدیل شدہ شکلوں میں آپ کو نیا حرف ایک بھی نظر نہیں آئے گا۔ حروف وہی ہیں مگر ترتیب وہ نہیں ہے۔

مگر ان تبدیلیوں میں اور ارتقا کے زبان کی باضافہ اوغز محروس تبدیلیوں میں فرق ہے ان متنہ کرہ بالا مثالوں کو ہم کسی اصول و قاعدہ کے تحت نہیں لاسکتے۔ یہ محسن آنفاری اور ہنگامی واقعہ کا نتیجہ ہیں۔ اس کے مقابلہ میں اگر آپ اردو الفاظ "کوڑی" اور "چھلی" پر

غور کریں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ یہ سنسکرت الفاظ پر وہ اور تئیسیہ سے مشتق ہیں۔ یعنی کوئی کے حروف "رڑ" اور "و" آج قائم مقام ہیں مگر پر وہ اور "پ" کے ان کا سائیل ارتقا یوں ہوا:-

کپڑوے کپڑے کوٹے کوٹا اور کوڑی۔

اسی طرح تئیسیہ سے باضابطہ صوتی اصولوں کے تحت لفظ مچھلی کا ظہور ہوا۔ اور یہ تبلیغ محسن اپنی الفاظ تک محدود نہیں ہیں جہاں سنسکرت میں "رد" کی آواز تھی آج اکثر اردو میں "وڑ" ہے۔ اسی طرح "پ" کی آواز "و" میں اور "ت س" کی آواز "چھ" میں منتعل ہو گئی۔ زبان کے اس فطری ارتقا کے سلسلہ میں ان سماںی الفاظ کا ذکر بھی ضروری ہے جو زبان کے موجودہ لفظ کو دیکھ کر اس کے ہم شکل بنانے جاتے ہیں۔ اس طریقہ کار میں بھی بنانے والا کے ارادہ و اختیار کو دخل نہیں۔ زبان استعمال کرنے والے غیر محض طریقہ پر الفاظ بناتے اور استعمال کرنے لگتے ہیں۔ یہ نئے الفاظ زبان کے موجودہ لفظوں سے شکل و شبہت اور صوتی عناصر میں اس قدر قریب ہوتے ہیں کہ بنانے والوں کو اس کا احساس بھی نہیں ہوتا کہ وہ کوئی ایسا لفظ استعمال کرنے لگے ہیں جو پہلے زبان میں موجود نہیں تھا۔

# تکمیل ارادی مدل

## عوام کا حصہ۔ عاملوں کا اثر۔ وضع حفاظتی

زبانوں کی ارادی تکمیل عموماً دو ذریعوں سے عمل میں آتی ہے۔ ایک ذریعہ عوام کا ہے اور دوسرا عاملوں اور انشا پروازوں کی۔ عوام زیان کی تخلیق یا تکمیل میں دراصل اپنی مرضی یا ادا سے حصہ نہیں لیتے۔ حالات و ادھارات ایسے پیدا ہو جاتے ہیں کہ انہیں اپنے لفظی خواستے ہیں تھا کرنا پڑتا ہے۔ وہ اکثر دفعہ محسوس بھی نہیں کر سکتے کہ یہ احتدام کس طرح عمل میں آ رہا ہے مگرچہ کہ زبانوں کا یہ تغیر و تبدل اور بعدف و اضافہ ان کی اپنی سماں یا صوتی خصوصیتوں کی بسا پر نہیں ہوتا بلکہ عوام کے سیاسی اور اقتصادی حالات اور تغیر و تبدل کا نتیجہ ہوتا ہے اس لئے عمل نظری تکمیل نہیں پہلاتا۔

اگر کسی ملک میں دو زبانیں ساتھ راجح ہوں یا اگر کسی جگہ کی سرکاری اور ورقی زبان رعایاگی عالم بولی کے مقابلہ میں ایک خدا عالمی و ادبی زبان ہو تو سماں تغیر و تبدل میں بھی عوام کی زندگیوں کی تابعیت میں بھن ایسی واضح منایں نظر سے گزرتی ہیں جن سے نہیں ہوتا ہے کہ زبانوں کے تغیر و تبدل مالک کے سیاسی انقلابوں کا نتیجہ بھی ہوتے ہیں مثلاً عربوں کے حملہ نے مصر کی اصلی زبان کو اس قدر سخ کر دیا کہ آج تمام مصر کی زبان عربی ہے۔

عربوں کی بورش نے اسی طرح ایران کی زبان کو بھی متاثر کیا۔ اسلامی فتوحات کے بعد ایرانیوں نے نظر اپنا قدیم رہنم اخطاب دل دیا بلکہ ہزاروں عربی الفاظ اپنی زبان میں داخل کر لئے۔  
چونکہ ایسے سیاسی انقلاب بہت کم ہوتے ہیں اس قسم کی مکمل سانسی تبدیلی بھی تاریخ عالم میں بہت کم پائی جاتی ہے۔

۲

زبانوں کی تیکھل پراٹر کرنے والا دوسرا واقعہ سرکاری اور عوامی کی بولیوں کا جدا جد ہوا ہے۔  
اگر ایک زبان کی متحدة بولیوں میں سے کوئی بولی الفاظ سے ملک کی سرکاری یا حکمرانوں کی زبان ہو  
تو اس کی دوسری تمام بولیاں آہستہ آہستہ اُس سرکاری بولی سے متاثر ہوتی جائیں گی۔ اسی طرح  
اضلاع اور ویہاں کی زبان شہروں کی زبان پر کم اثر ہوتی ہے۔ ہمیشہ یہی وجہ کھا گیا ہے کہ ملک کا  
چھوٹے سے چھوٹا قریب پاریہ خخت کی بولی کی تبلید کرنا چاہئے گا۔

ہندوستانی زبان کی دلکش شاخ اگرچہ صدیوں تک علمی اور اپنی زبان ریجکی ہے اور صرفی و  
دنخوی خصوصیتوں کے بخاف سے دو آپ کی اردو سے زیادہ صحیح اور آسان ہے مگر طبیعہ سوال  
سے سیاسی حالات نے دو آپ کی اردو کے بعلی اور اپنی معیاری زبان بنتے میں مدد کی اور اس کے  
انتحکام کے اسباب پیدا کئے، اس لئے دلکش اردو آج تو دو کن میں راندہ درگاہ بنی ہوئی ہے۔  
او ذلت کی تحریم طبقی تو یہ ہے کہ اُصر و آپ کی اردو بھی اپنے وطن میں یہ پشت و پناہ ہوتی چاہی  
ہے بچا بچہ جید را بادھی سے جیسے اپنی اصلی بولی تو کہ کڑا جانا ہے معیاری اردو کا عمرکردار اور سمجھ پسند  
بننا جا رہا ہے۔

مگر جب دو زبانیں معاشرہ قیامتیت سے ہم پہلے ہوتی ہیں یا اُردو وجود احمد اعلانوں میں  
۳۱

بولی جاتی ہیں تو ان میں اس قسم کے اثرات عمل پر یا نہیں ہوتے۔ سندھی اور گجراتی یا مرہٹی اور تانگی دو باکل مختلف زبانیں ہیں اور وہ مساوی علاقوں میں بولی جاتی ہیں مگر کوئی یہ نہیں کہہ سکتا کہ ان میں ایک زبان نے دوسرے زبان کی آوازوں پر کوئی اثر کیا ہے۔ البتہ مدد و سے چند مثالیں ایسے الفاظ کیں گی جو سندھی سے گجراتی میں یا مرہٹی سے تانگی میں یا اس کے برعلاف گجراتی سے سندھی میں یا تانگی سے مرہٹی میں داخل ہوئے ہیں۔ ہم پر یا ہم سایہ زبانیں لفظی خزانہ کی حد تک بھی ایک دوسرے پر بہت کم عمل بیار و عمل کرتی ہیں۔

### ۳

اسانی تاثر و تغیر اس لئے بھی معاشرتی اور اقتصادی حالات کے ماتحت سمجھا جاتا ہے کہ اکثر چینوں کے وہی نام پر دیں ہیں جی شہو نہ ہوتے ہیں جو ان کی جائے پیدائش یا جائے ساخت کی پیداوار ہوتے ہیں۔ جوز عی یا حرفی ملک اپنا مال پر دیں ہیں زیادہ فروخت کرے گا اپنے مال کے ساتھ اپنے الفاظ بھی زیادہ تعداد میں روانہ کرے گا چینوں جب اپنے وطن سے باہر نکلتی ہیں تو تہذیب نہیں آتیں۔ اپنا نام بھی سایہ کی طرح اپنے ساتھ لے آتی ہیں۔ اور اکثر دفعہ اپنے خریداروں کو اپنے وطن کا نام استعمال کرنے پر مجبور کرتی ہیں۔

لفظ اتنا کو امریکہ سے برآمد ہو کر یورپ اور ایشیا کے اکثر ملکوں میں اس چیز کے ساتھ سما رونہنے اس ہوتا گیا جس کو ہم تباہ کہتے ہیں۔ میزرا لائین، ہوٹ، اپلوں، اریل، موڑ، سیکل، غیرہ الفاظ اُنہی مقامات سے ہندوستان میں آئے ہیں جہاں سے یہ نام رکھنے والی چینیں یہاں رحل ہوئیں۔

اس قسم کے ناموں کی زندگی عجیب پریشانی میں گذرتی ہے۔ قرون وسطی میں عربی

میرزہ رائے کا ایک قسم کا پڑیں فرانس میں "وگیارہ" کی شکل میں داخل ہوا۔ مشہور فرانسیسی مصنف مالہب کے ہمراں تو یہ لفظ "مونکیر" کی شکل میں بھی موجود ہے۔ اسی زمانہ میں یہ عربی لفظ اپنے کے راستہ سے انگلستان پہنچا ہوا۔ وہ "مکیر" ہو گیا۔ پھر "مہیر" کہلایا۔ سولہویں صدی میں فرانس میں یہ لفظ "مور" کی شکل میں تبدیل ہو چکا تھا۔ مگر عجیب بات یہ ہے کہ انہیوں صدی کے آخر تو فرانسیسیوں نے نہ معلوم کیے اس کو "مہیر" کہنا شروع کیا اور اس کے بخلاف انگریزوں میں فرانسیسی شکل "مور" راجح ہو گئی۔

۲

اگر کوئی زبان کی اعلیٰ درجہ کی تہذیب و تندن رکھنے والی قوم کی زبان ہے تو وہ لپٹے ساتھ اس قوم کے جدید تخلیقات اور اصول وسائل بھی پر دیں میں لے جائے گی۔ یونانی زبان نے عرب، ایران اور ہندوستان کے ساتھ یہی کیا۔ پھر لاتینی نے یورپ کی اکثر زبانوں کو اور عربی نے مصر اور فرقہ اپسین، ایران اور شام وغیرہ کی زبانوں کو اسی طرح مالا مال کر دیا۔ لاتینی لفظ "کیسر" عربی اور پھر عربی سے ایرانی اور ہندوستانی میں "قیصر" کی شکل میں آیا تو ہوسن میں "کاٹر" پولتانتی میں "کزار" (CZAR) زار، روس میں تزار (TSAR) زار اور انگریزی میں "میرز" کی شکل میں راجح ہوا۔

صلیبی رائیوں کے زمانہ میں لاتھدا عربی الفاظ یورپ میں پہنچ گئے۔ اپسین اور جاہ کے انہیں پتو عرب صدیوں حکمران رہ چکے ہیں۔ چنانچہ وہاں کی زبان میں قدم قدم پر عربیوں کے اثرات سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ ہندوستان کے دور راز علاقوں میں جہاں فارسی ہوندہ تھا بولنے والے اپ بیت کم رہ گئے ہیں۔ آج بھی بعض فارسی یا اردو وال الفاظ مل جاتے ہیں۔ جو

مسلمانوں کی حکومت کے ساتھ ساتھ وہاں پہنچ گئے تھے اور گواب وہاں مسلمانوں کی حکومت باتی نہیں ہے مگر ان کے انفاظ موجود ہیں جو ماضی کی بادوتازہ کرتے رہتے ہیں ۔

یورپ میں ہر جگہ فرانسیسی انفاظ جو ہر باروں کی طرح بخوبے نظر آتے ہیں ۔ اور انگریزی میں تو آداب مجلس اور نور و نوش وغیرہ کے اکثر انفاظ فرانش ہی کے ممنون ہستہ ہیں ۔

زبانوں کی اس قسم کی ممنونیت کا تناسب عوام کے سیاسی اور اقتصادی حالات کی توجیت کے مطابق کم یا زیاد ہوتا ہے ۔ یہ ہدایا حاضر کی زبانوں میں انگریزی ایک ایسی زبان سمجھی جاتی ہے جس نے اس لین وین میں مکالم حاصل کر لیا جہاں اُس نے زیادہ سے زیادہ انفاظ دوسروں سے قرض لئے اپنے بھی سیکڑوں لفظ تکمیر کئے لگا رہا وہ زبان فرنچی ہی کے وقت فارسی اور عربی انفاظ کی تہذیب کے ساتھ نمایاں نہ ہوتی تو یہ بھی اس ممنونیت میں انگریزی ہی کی کم سر ہوتی ۔ فارسی اور عربی کا مقتضی ہونا تو خیز اس زمانہ کے سیاسی حالات کے بحاظ سے اس کی سرشناسی میں داخل ہو گیا مگر وہ اب انگریزی کی اس قدر شرمندہ احسان ہوتی جا رہی ہے کہ معلوم آئندہ نسل کے لائیاتی اس کے مقتضی انفاظ کا کیا تناسب بحالیں ۔

یورپ کی اکثر زبانوں میں "بحیرہ" کے لئے لفظ میرین (MIRINE) دراصل سامی زبان کی ایک شاخ فنیقی سے مقتضی ہے فن جہاڑانی میں یونانی ان کے شاگرد تھے اور انہوں نے اپنے استادوں ہی کا لفظ راجح کر لیا ۔ پھر یونانیوں سے رو میوں نے سیکھا ۔ اور رو میوں کے ذریعہ سے تمام یورپ میں اور خاص کر نارمنڈی میں پہنچ گیا جہاں کے باشندے خاص جہاڑا بسیجھ جاتے تھے ۔ انہی جہاڑانوں نے پھر اس کو فرانش میں بھی پہنچایا جواب تک اس فنیقی لفظ کو اپنا لفظ سمجھتا ہے ۔

یہی حال ایک اور سامی زبان عربی کے لفظ امیر الامر کا ہے جو فرانسیسی میں "امیرل" کی شکل میں اور انگریزی میں اُمیرل کی شکل میں داخل ہوا۔ اور ان کے اپنے لفظوں کے ساتھ اس قدر گل مل گیا کہ آج فرانسیسی اور انگریز اس کو ایک ابھی لفظ نہیں سمجھتے بلکہ اپنے لفظوں کی طرح اس سے بھی کئی اور لفظ مشتمل کرنے لگے ہیں۔

یورپ کی زبانوں میں آج جو مہربی الفاظ انظر کرتے ہیں انہیں پہلے یونانی سے جو میسیحی مذہب کی پہلی ترجیح تھی، لاتینی نے اخذ کیا ہے بعد میں وہ لاتینی سے جدید زبانوں میں پہنچ گئے۔ خود رونوش سے متعلق الفاظ جیسے بیان کیا جا چکا ہے، فرانسیسی سے ماخوذ ہیں۔ اور اسی طرح تکمیل کو دو کے نام اور اصطلاح جیسیں انگریزی زبان نے غیروں کو غایثت کیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جہاں فرانس کے حوالہ خود رونوш کے سامان میں زیادہ وہ پسی لیتے ہیں۔ انگریز تکمیل کو د کے شایق ہیں چنانچہ بت سے جدید تکمیلوں کے باقی وہی سمجھے جاتے ہیں۔

اس بحث کو ختم کرنے سے پہلے یہ بھی لمحہ رکھنا چاہیے کہ ہر زبان کے علماء اور انشا پرودازان پر ولیسی قرض کو دور کرنے کی ممکنہ کوشش کرتے ہیں جو عموم کی سہل اشپذیری کی وجہ سے زبان کو گھیرے رہتا ہے۔ ہر وور قدیم عہد کے لفظی خزانہ کی تفتح کرتا ہے اور اگر اس عہد کے انشا پروداز ذوق سليم سے کافی بہرہ وہیوں تو اس کی زبان بھی گذشتہ کے نقائص اور بے جا احسان مندویوں سے پاک ہو جاتی ہے۔

فرانس میں ایک باضابطہ سرکاری اکیڈمی قائم ہے جس کا اہم ترین مقصد یہ ہے کہ لفظ بہ موقع اپنے لفظی خزانہ کی تفتح کرے اور زبان والوں میں آئے دن جو نئے نئے الفاظ یا تکمیلیں رائج ہو جاتی ہیں ان پر غور کر کے انہیں قبول یا ایسا کے خلاف مدلل فحیصلہ جاری کرے اس کا

نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ فرانسیسی زبان کی لغت میں کوئی لفظ اس فاضل جماعت کی منظوری کے بغیر درج نہیں کیا جاسکتا۔ کبھی کبھی ایسے بھی موصوع آتے ہیں کہ کسی لفظ کو اس اکیڈمی نے نامنظر کر دیا حالانکہ عوام اور ان کے نایندوں یعنی اخباروں اور رسالوں نے اس کے قبول کرنے کے لئے بہت زور دیا۔ لہ

جرمن زبان میں جنگ عظیم سے پہلے فرانسیسی الفاظ کی ایک کافی تعداد موجود تھی۔ ملکت کے بعد سے جو منع کو فراہم سے اس قدر نفرت ہو گئی کہ انہوں نے جلد فرانسیسی الفاظ خارج کر دے اور ان کی جگہ جرمن لفظ رائج کر لیئے جن کے جلد سے جلد وضع ہونے اور رائج کرنے میں جرمی کے ارباب حلم و فضل نے عوام کا بہت باتھ بٹایا۔

ایسا بحث ملتمض کی اس قسم کی خدمات سے خود ہماری زبان محروم نہیں ہے۔ ایک زبان و تھا جب ہماری شاعری میں صفت ایہا مکاہت زیادہ استعمال کیا جاتا تھا اور بجا شا الفا کی کثرت تھی۔ چنانچہ محمد محمد شاہ کے نام شاعروں کا کلام اسی رنگ میں ہے۔ مگر اسی دوسری مرزا مظہر سیدا ہوتے ہیں اور اس کے خلاف خیالات کی اشاعت کرتے ہیں جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ بعض بڑے ہم صدروں کی خلافت کے باوجود قدیم رنگ پھیکا ٹڑنے لگتا ہے۔ عوام کا نہ ق

لے ابھی دو تین سال قبلى جب رالم پرسیں میں زیر تعلیم تھا اس قسم کا دھپ و اونسیں آیا۔ فرانسیسی اکیڈمی یونیورسٹی میں خاص غیر ثقہ لفظ کو اپنی زبان میں ثبوول کرنے سے الگ رکھا جس پر طالب علموں اور عوام نے جلدی کام پایا۔ ملکت میں کچھ ہی سنائیں۔ مگر اکیڈمی نے کوئی توجہ نہیں۔ آخر فرانسیسی مظاہرے کیلئے کچھ ماد طلب مذکور ہے اس کے کام پر جلد کیا جکو موصوع نے انہیں تباہ کر دیا۔ مگر اسی دلکشی پر ملکوں کے کاونس بکھر جائے کی مکشش کرتے تھے۔

بمل جاتا ہے اور نئی پوچھا کل نئے لفظی خزانوں کے ساتھ مخلوقوں میں داخل ہوتی ہے۔ اُس کی زبان میں کدیں کی جگہ کبھی کسوکی جگہ کسی ہٹک کی جگہ ذرا اور اس طرح کے سینکڑوں تبدیل شدہ الفاظ سائی دستی ہیں۔ یہ تبدیلی نہایت قلیل عرصہ میں اس قدر اہم ہنگی تھی کہ سن رسیدہ شاعروں کو اپنے قدیم کلام کی زبان پر نظر نہیں کرنے پڑی اور اپنی شاعری کانسی انتساب مرتباً کرنا پڑا۔

اردو زبان کے لفظی خزان کی کائنات چھانٹ اور اُس کے متعین کرنے میں مظہر کے بعد اس نے بھی بہت حصہ لیا ہے جس کا ذکر ہندستانی کے ارتقا کے سلسلے میں کیا جائے گا۔ یہاں جامعہ عثیا کے والازمر جیر کا ذکر ضروری ہے جہاں ہر روز متعدد ارباب علم و فضل اور ماہرین زبان نئے نئے علم و فنون کی اصطلاحیں وضع کرنے کے لئے جمع ہوتے ہیں اور اردو زبان کی ارادی تشكیل ہیں خاص طور پر منہج کی ہیں۔

زبانوں کی ارادی تشكیل میں عالموں کی اصطلاح سازی کا بہت بڑا حصہ ہوتا ہے۔ نئے علوم اپنے ساتھ نئے نام بھی لے آتے ہیں مگر زندہ قویں اس لفظی درآمد کو قبول نہیں کر سکتی بلکہ اپنے لفظ و وضع کرنی ہیں اور اس کا میں انہیں اپنے ارباب علم و فضل کا مریب ہونا منت ہو ناپڑتا ہے۔ اور یہ ظاہر ہے کہ ان عالموں کا سلیقہ اور ذوق جتنا اعلیٰ ہو گا اُسی کے مناسب الفاظ کی تخلیق ہوگی۔

عہد حاضر میں اس قسم کی ارادی تشكیل کے جیسے اعلیٰ اور کثیر نہ نے اردو زبان میں ڈال جائے جامعہ عثمانیہ کی طرف سے میش کیجے جا رہے ہیں شاید ہی ذیاکی کسی اور زبان میں ان کی نظر موجود

# دنیا کی زبانیں

## طریقہ تقسیم - مختلف خاندان ہندیو رپنی ہندی رافنی

دنیا میں جزو بانیں بولی جاتی ہیں اُن کی گروہ بندی دو طرح سے عمل میں آتی ہے پہلی قسم میں زبانوں کو لفظی اور صرفی خصوصیات کے حفاظ سے صرف دو بڑی جماعتیں میں تقسیم کر دیا جاتا ہے۔ دوسری قسم کی گروہ بندی نسلی اور تاریخی تعلقات کی بنیاد پر عمل میں آتی ہے اور اس میں متعدد جماعتیں ہیں۔

پہلی تقسیم میں جو وجود جماعتیں بنائی گئی ہیں ان میں پہلی جماعت ان زبانوں کی ہے جو یک لفظی ہوتی ہیں اور جن کے اساسی الفاظ شکلی تبدیلیوں کے درجہ سے اپنے مفہوم میں تغیر و تبدل اور اضافہ نہیں کرتے۔ اس قسم کی زبانیں سرزمین چین، ہندوستان کے مشرقی مالک اور اپنی کے اطراف و اکناف کی آبادیوں میں رائج ہیں۔ ان زبانوں میں تمام الفاظ بالعموم آڑا ہوتے ہیں اور ان میں سابقوں اور لاحقوں کا استعمال نہیں کیا جاتا۔

اس تقسیم کی دوسری جماعت میں دنیا کی جملہ باقی ماندہ زبانیں شامل ہیں ان میں الفاظ پہنچکیں اور ان کے ساتھ مفہوم بدلتے رہتے ہیں۔ اور سابقوںی سابقوں اور لاحقوں کے درجہ سے بھی ان کے معانی میں قسم قسم کے پہلو پیدا کئے جا سکتے ہیں۔ ایک ہی لفظ اصلی معنے ہوتا ہے اور اسی سے سینکڑوں لفظ مشتق ہوتے ہیں۔

تاریخی اور اسلامی تعلقات کے حفاظ سے دنیا کی زبانوں کو آٹھ بڑے بڑے خاندانوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ان میں کاہر خاندان واضح کرتا ہے کہ اس کے پولے والے خاص خاص حمالک یا قبیلوں کے افراد ہیں جن میں سے بعض اس وقت ایک دوسرے سے جگہ بھی ہو گئے ہیں لیکن ان کی زبان میں وہی قدرمک اشتراک باقی ہے۔

۲

دنیا کے آٹھ بڑے بڑے خاندان اللہ یہ ہیں۔

۱۔ سامی ، ۲۔ ہندو چینی ، ۳۔ ڈراوی ، ۴۔ مونٹرا ، ۵۔ افریقیہ کی بانتو ، ۶۔ امریکی ، ۷۔ ملایا ، ۸۔ ہندو یورپی ،

سامی زبانیں سام ابن نوح علیہ السلام سے منسوب ہیں جن کا ذکر بخیل مقدس اور قرآن شریف میں پایا جاتا ہے اور جن کی نسبت مشہور ہے کہ وہ ان تمام قوموں کے جد اعلیٰ ہیں جو اس سامی زبانیں بولتی ہیں۔

سامی کی مشہور شاخوں میں آشوری (جس میں شام اور بابل کی مفتوح زبانیں شامل ہیں) عربی، فینیقی، عربی اور چینی صحتی بولیوں کا شمار کیا جانا ہے۔ عربی اور عربی نے بہودیوں اور مسلمانوں کی فہریجی کتابوں کی وجہ سے اس جنپی میں سب سے زیادہ اہمیت حاصل کر لی ہے۔

ہندو چینی گروہ میں خاص چینی زبان کے علاوہ حسب ذیل زبانیں شامل ہیں۔ ۱۔ سیامی جس کی سات شاخصیں ہیں، ۲۔ تبتی یا ہمالوی جس کی (۲۲) شاخصیں ہیں اور ۳۔ بری جس کی (۲۶) شاخصیں ہیں۔

اس گروہ کی زبانوں میں چینی خاص کو زیادہ اہمیت حاصل ہے کیونکہ اُسی میں قابل تخت

لیکہ موجود ہے۔ بر می زبانیں چونکہ ہندستانی رقبہ میں شامل ہیں اس لئے ان کا ذکر آئندہ باب میں کیا جائے گا۔

ڈراوڈی گروہ کی چار پانچ زبانیں قابل ذکر ہیں، اتنال، ۲۔ تلگو، ۳۔ ملیالم، ۴۔ بنگلہ دی اور ۵۔ براہوی، چونکہ یہ سب زبانیں ہندستان میں بولی جاتی ہیں ان کا تفصیلی ذکر آئندہ باب میں کیا جائے گا۔

موزٹر از باؤں کا تعلق بھی ہندستان ہی سے ہے۔ ان کی خاص شاخیں یہ ہیں:-

۱۔ گونڈ، ۲۔ سنتھال، ۳۔ میتلی، ۴۔ راج محلی، ۵۔ سیمبل پوری۔

افریقیہ کے اصلی باشندے جو زبانیں بولتے ہیں انہیں باشو گروہ میں شامل کیا جاتا ہے اور ان کی ایک سوچاں جدا جد اشاخیں ہیں۔ اسی طرح امریکہ کے اصلی باشندوں (ریپیڈین) کی اور ملایاکی زبانیں بھی علیحدہ علیحدہ جیتھے سمجھی جاتی ہیں۔

و نیا کی زبانوں کا آخری گرسب سے اہم جنہا ہندو پڑی ہے جس سے ہماری ہندستانی زبان کا تعلق ہے اس لئے ہم اس پر نئی سرخی کے تحت ڈر تفصیل سے روشنی ڈالیں گے۔

### ۳

ہندو پڑی :-

یہ خاندان السنہ سب سے زیادہ اہم ہے، کیونکہ اس میں اکثر ایسی زبانیں داخل ہیں جو اپنے اور عملی ذہنوں کے لحاظ سے و نیا کی سب سے اعلیٰ زبانیں کہلاتی جا سکتی ہیں۔ ان زبانوں کی اہم خصوصیت یہ ہے کہ ان کے اجزا ایک دوسرے سے اس تدریجی میں جاتے ہیں اور ان میں اس قدر تبدل و تغیر پیدا ہو جاتا ہے کہ کچھ عرصہ کے بعد ایک ہی الفاظ مختلف شکلوں اور متعدد معنوں میں

### مُستعمل نظر آتا ہے ۔

دوسرے لسانی خاندانوں کے مقابلہ میں یتھجا ہبایت و بیسع اور زیادہ اہم حصہ زینا پر پھیلا ہوا ہے ۔ ہمارے ملک ہندوستان میں زیادہ تر اسی خاندان کی زبانیں بولی جاتی ہیں ۔ یورپ کی اکثر زبانیں انگریزی، فرانسیسی، بھرمون، اٹالوی وغیرہ بھی اسی میں شامل ہیں ۔ ایران، اوران، ارمنیا وغیرہ کے باشندے بھی اسی کی شاخیں پوئتے ہیں ۔ ان تمام دور دراز ممالک کی زبانیں نہ صرف نوعیت بلکہ نسل اور خاندان کے لحاظ سے ایک دوسرے سے اس قدر قریبی ہیں کہ ان کو ایک ہی ماں کی متعدد بیٹیاں کہا جاسکتا ہے ۔

ابتدائی زبان کو اس کی متفرق شاخوں کے ساتھ تین ناموں سے یاد کیا جانا ہے ہندی یورپی ہندوستانی آریائی پہلو نام ان ملکوں کی طرف اشارہ کرتا ہے جہاں زیادہ تر ہی زبانیں بولی جاتی ہیں ۔ یہ ایک جنگل صحیح نام ہے ۔ دوسرا نام عام طور پر چونی میں مستعمل ہے اور یورپ خاندان کے لئے غیرتشیعی بخش ہے ۔ آخری نام صحیح نہیں ۔ کیونکہ وہ اس خاندان کی صرف ایشیائی شاخ پر صادق اسلکتا ہے لیکن یہ نام انگریزی دالوں میں اس قدر مقبول ہو چکا ہے کہ شاید یہی زندہ رہ جائے ۔

ہندی یورپی خاندان کی زندہ زبانوں کو آئندہ شاخوں میں قسم کیا جاتا ہے ۔  
۱۔ ہندی ارمنی یا آریائی ، ۲۔ ارمنی ، ۳۔ بلقان سلطنتی ۔ ۴۔ البانوی ۔ ۵۔ ہیلینی ، ۶۔ اٹالوی  
کیلیک ، ۷۔ ٹیبوونی ۔

ہندی ارمنی یا آریائی خاندان ہی سے ہماری زبان اردو کا تعلق ہے اس لئے اس پر ہم آنحضرتؐ مفضل سے بحث کریں گے ۔ ہندی یورپی تجھے کی دوسری زبانوں میں ہیلینی، اٹالوی، اور ہیلینی ۔

بہت اہم خاصیں ہیں ہلکی نیز میں قدیم و جدید یونانی زبانیں شامل ہیں جو اپنے ذخیرہ ادب کی وجہ سے ممتاز ہیں اما لوی شاخ میں لاتینی موجودہ اما لوی فرانسیسی، ہسپانوی اور پرتگالی زبانیں شامل ہیں۔ لاتینی زبان میں قدیم یونانی کی طرح انسان کے تین چھلٹے میں معاشرت کے اتفاق اور دنیا وی تو اینیں کے انتہائی عروج کے مطالعہ کے کافی ذخیرہ ادب موجود ہے۔ فرانسیسی اور موجودہ اما لوی دونوں زبانیں دنیا کی جدید ترقی یافتہ السنہ میں اپنے اعلیٰ علم ادب اور تہذیب و تربیت کی وجہ سے خاص طور پر ممتاز ہیں۔

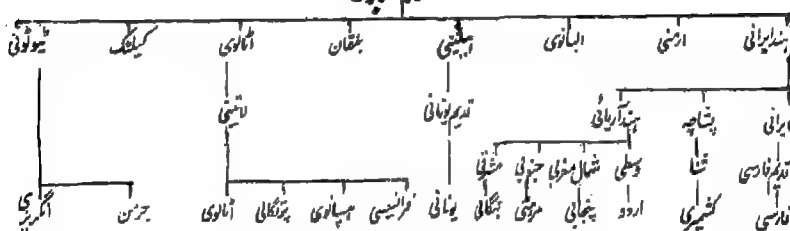
ٹیپولوںی شاخ میں ہرمن اور انگریزی زبانیں شامل ہیں جو نہ صرف اس نئے اہم ہیں کہ اس کے بولنے والے دنیا کے بہت بڑے ترقی یافتہ حصے میں آباد ہیں اور کئی قوموں پر سماں اثر رکھتے ہیں بلکہ ان کا علم و ادب بھی دنیا کی اکثر زبانوں کے علم و ادب سے اعلیٰ ہے۔

ہندیو پری جنگل کی دوسری زبانیں کیلئک، ارمنی، البانوی اور بھان سلانی ہیں۔ مگر ان کے بولنے والوں کی تعداد زیادہ ہے اور ان کا ادب کوئی خاص اہمیت رکھتا ہے۔

ہندیو پری خاندان السنہ کا ہماں ایک نقشہ پیش کیا جاتا ہے جس میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ دنیا کی

بعض اہم موجودہ زبانوں کا ایک دوسرے سے کیا اعلقی ہے۔

### ہندیو پری



ہندویرانی زبانیں :-

اس خاندان کو تین شاخوں پر منقسم کیا جاتا ہے۔ ۱۔ ایرانی، ۲۔ پشاچہ، ۳۔ ہندویرانی زبانی خاندان کی زبانیں متعدد ہیں۔ اوتا (تفربیاً، قبل مسح) اور تنخانشی کتبوں کی قدیم ایرانی (تفربیاً) سے ۴۔ قبل مسح، اس خاندان کی سب سے مشہور زبانی ہیں جو بھرا سود سے لیکر وسط ایشیا کا بوجاتی تھیں۔ ان کے بعد جو ایرانی زبانیں لکھیں اور پھیلیں، انہیں ہم تین اہم شاخوں میں تقسیم کر سکتے ہیں۔ ایشتری، ۲۔ جنوب مشرقی، ۳۔ مغربی۔

مشرقی ایرانی (وختنی بھی کہتے ہیں اس کی بولیوں میں انچھے، رپامیر کی زبان) ۲۔ وختی بولیاں ۳۔ سرخی اور ۴۔ بینخانی قابل ذکر ہیں جنوب مشرقی تقسیم میں پشتو اور بلوجی زبانیں شامل ہیں جو ہندوستان کی شمال مغربی سرحدوں پر بولی جاتی ہیں مغربی شاخ کو فارسی بھی کہتے ہیں۔ اس میں شمال اور وسط کی بولیاں، قدیم فارسی، پہلوی اور جدید فارسی اور کردی زبانیں شامل ہیں۔ جدید فارسی اپنے علم و ادب کی وجہ سے بہت مشہور اور مقبول ہے۔ ہندوستانی زبانیں اور خاص کر اُردو اس سے بے حد متاثر ہوئی ہیں۔

ہندویرانی کی دوسری شاخ پشاچہ ہے۔ اس خاندان کی زبانیں ہندوستان کے انتہائی شمال مغربی سرحدی مقامات پر بولی جاتی ہیں۔ ان کے تین ذیلی حصے ہیں۔

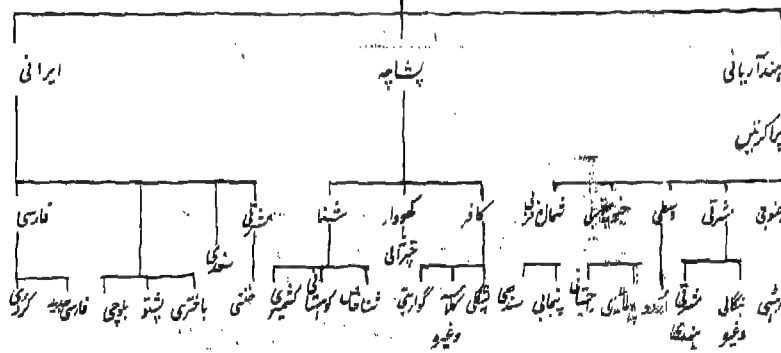
۱۔ کافرجس کی بولیوں میں بگنی، وی الا، کلاسہ، گوارتی اور پٹی قابل ذکر ہیں۔ ۲۔ کھوار، بیچڑی اور ۳۔ شناجس کی خاص شاخیں یہیں۔ ۴۔ شناخص (جس کی سات جدا جدا بولیاں ہیں) دب۔ کوہستانی (جس کی تین شاخیں ہیں) اور ج کشمیری جو ہندوستانی رقبہ میں

## وشنیاکی زبانیں

شامل ہے۔

ہندوپرانی کی تیسری شاخ ہند آریانی ہے جو کہ اس خاندان سے ہماری زبان اور دو کا راست تعلق ہے اس نے ہم اس کی تعظیل ایک علیحدہ باب میں بیان کریں گے۔ یہاں ہم ہند آریانی خاندان کا ایک نقشہ پیش کرتے ہیں جس کے مطابع سے اس خاندان کی مختلف زبانوں کے تعلق واضح ہو سکیں گے۔

## ہندوپرانی زبانیں



# ہند آریائی ارٹھا

ہند آریائی دوار، آریاؤں کا درود، گرمیں کاظمیہ  
ہندوستان کی ہند آریائی زبانوں کی تاریخ کو سانسی اور صوتی مدارج ارتقا کے بحاطے تین وسیع دو  
یں تقسیم کیا جاسکتا ہے -

- ۱۔ قدیم ہند آریائی جب کہ زبان آوازوں اور لفظی مکملوں کے بحاطے سے تہایت وسیع تھی۔
- ۲۔ درمیانی ہند آریائی جب کہ حروف صحیح کے قدیم گروہوں میں آسانیاں پیدا ہو، ہی تھیں اور  
گرام کے صینے کم اور آسان ہوتے جاتے تھے۔ یہ دور پھر تین ذیلی ہمہوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:- ۱۔ ابتداء  
بـ تاثنوی سچ آخزی، ابتداء اور تاثنوی عہدوں کے درمیان ایک عبوری دور، بھی تسلیم کیا جاسکتا ہے۔  
۲۔ جدید ہند آریائی جب کہ دوڑنامی کا عمل تسلیم مکمل ہو چکا تھا، اور اگرام وغیرہ میں اس تک  
تبـ طیاں ہو گئی تھیں کہ زبان کا سچ رہی چل گیا اور ہندو شلن کی موجودہ پولیاں وجود میں آئیں۔  
۳۔ پہلے دور کی خاص تخلیقہ تباہیں ویدی اور مشکرتیں۔ دوسرا سے دور کی تباہیں ہیں۔
- ۳۔ وہ پراکریں جو اشوك وغیرہ کے تبوں میں محفوظ ہیں۔ بـ۔ پالی۔ سچ۔ وہ پراکریں جن میں اس  
موجود ہے۔

دوسرے اور تیسرے دروں کے شگھم پر میں ابھی اپنے حشر شائز بائیں مل تی ہیں۔ اور یہ ابھی

اپنے بڑھتے میں ان عوام بول چال کی اپنے بڑھتے میں پر بنی ہیں جن کے اختتام کے ساتھ قدیم پر اکتنیں بھجاتم ہوتی ہیں اور ان کی جگہ جدید ہند آریائی بجا شایں پیدا ہوتی ہیں۔

ان تین ہند آریائی دوروں کے نام اے ویدی یا سنسکرت، ۲۔ پراکرت اور ۳۔ بجا شا کے دو بھی قرار دئے جاسکتے ہیں۔ اور پراکرت اور بجا شا کا دوسرا نامی عہد جو دراصل ”پراکرت“ دوسری تینیں شامل ہے۔ اپنے بڑھتے کا کہلانا ہے۔

تاریخ الشیں میں کبھی تھیک ٹھیک سنتیں نہیں تباہے جا سکتے بلکہ ویدی بھنوں کے زمانہ تفصیل جو ممکن ہے ۱۵۰۰ سے ۱۲۰۰ قم ہو) سے کوئی بدعت (۷۰۰ سے ۴۰۰ قم) کے عہد تک کے دریافتی دو کو ”قدیم ہند آریائی“ دو، اکہہ سکتے ہیں۔ ”در میانی ہند آریائی“ دو، ۴۰۰ قم سے ۲۰۰۰ عیسوی قرار دیا جاسکتا ہے جس میں ۶۰۰ قم سے ۲۰۰ قم تک ”دیوانی ہند آریائی“ دو کا پسلا یا ابتدائی عہد کہلانا ہے۔ ۲۰۰ قم سے ۲۰۰۰ عیسوی تک تیرا در کہلانا ہے۔ تاں عیسوی کے بعد کی دو تین صدیاں ”جدید ہند آریائی“ دو کا آغازی حصہ ہیں جس میں ہندوستان کی جدید آریائی بولیاں وجود پاتی ہیں۔

ہند آریائی ارتقا کے تینوں دور اس قدر وسیع اور اعم ہیں کہ ان میں سے ہر ایک پر جدا جدا کتابیں لکھی جاسکتی ہیں۔ پہلے دور کی نسبت نو یورپ اور افریکہ میں بڑی کامیابی کے ساتھ تفصیلیں کی گئی ہیں۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ یہ دور اسٹھ وید و سنسکرت سے متعلق ہے۔ یہ وہ زبانیں ہیں

لئے ان دووں کی صرف الخواہ اور سایہ جھوٹیں اور اختلاف پر فیضیت کیا جو بھی کتاب، آغاز و ارتقا لے سکائی ہیں تفصیل سے ذکر ہیں۔

جن کے اجزاء اور اصول تکمیل ہندیو پری خاندانِ اللہ کی دوسری شاخوں کے مقابلے میں زیادہ تباہ فہم اور محفوظ ہیں۔ ان پرائزمن قدم و متوسط کے ہندوستانی قواعد اور بہت کچھ مواد اپنی یادگار چھوڑ گئے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ پھر سنکرت ہی پرخور و فکر کرنے کا نتیجہ تھا کہ ماہرین سائیات کو اس امر کا اختلاف ہوا کہ زبانوں کے علیحدہ علمیہ ہمانہ بھی ہیں۔ ہندیو پری خاندان کی تمام اہم زبانوں کے متعلق جن قدراً معاولات سنکرت کی تحقیقات سے حاصل ہوتی ہیں کسی اور زبان سے نہیں ہوتیں۔ اس زبان کے بیش تریت ڈرامے اور فلسفیات اور تصانیف انسانی تخلیق کی تاریخ پر غور کرنے کے لئے ہمیشہ خضر را کا کام دیتی رہیں گی لیکن انسانیات کے لئے اس دور کی بہبیش تدبیاً و گارندہ بی ارشادات کے وہ مجموعے ہیں جو وید کہلاتے ہیں۔

۳

آریائی زبان ہندوستان میں ایک تہنا اور معین معياری زبان کی شکل میں نہیں داخل ہو بلکہ ان متعدد بولیوں کے ایک گروہ کی حیثیت سے جو متفق آریا بولیوں کے ساتھ ہندوستان میں داخل ہوئی تھیں۔ ان ہیں سے صرف ایک ابتدائی بولی ویدوں کی زبان ہونے کی وجہ سے محفوظ رہی۔ مگر اس عہد میں تیناً دوسری بولیاں بھی راجح تھیں جو تغیر و تبدل حاصل کو کچھ جدید ہند آریائی زبانوں کی شکل میں موجود ہیں۔ ان فرمیم ہند آریائی بولیوں میں جو باہمی اختلاف و اتحاد تھا اس کی نسبت اس وقت زیادہ مواد موجود نہیں ہے۔ مگر یہ گمان خافہ ہے کہ یعنی ہزار سال پہلے بھی ہند آریائی زبانوں کے آپس میں کچھ اختلافات ضرور پائے جاتے تھے آریا بولنے والے ہندوستان میں ۱۵ قم سے پہلے ہی وارد ہوئے ہیں کیونکہ یہ وہ زمانہ ہے جبکہ وید کی تخلیق عمل میں آئی ہے۔ ہندوستان آئنے سے پہلے آریا بولنے کے عرصہ

افغانستان میں ٹھہر کر تمازہ دم ہوتے رہتے ہیں۔ اور پھر دریائے کابل، اور قوم کے کنارے کنارے پنجاب میں داخل ہوتے ہیں۔

ابتدائی آریا جو دید، اوتنا، بیوانی، اور لایتینی وغیرہ پولتے تھے دراصل خانہ بد و دش تھے البس تراخت کے متعلق پچھو معلومات رکھتے تھے۔ مگر ان کی نسل اور وطن کے متعلق ابھی بقیہ نہ ہے پر کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ ان کے وطن کے بارے میں الگ چہ معتقد و مقامات کی طرف مختلف مستشرق نے اشارے کئے ہیں مگر صوب سے زیادہ قابلِ ثائق جگہ روس کے جنوب اور مغربی علاقہ سے وسط ایشیا کے اسلامی اور ٹیان شن پہاڑوں تک کا دریائی علاقہ ہے جو ان آریاؤں کا وطن کہلایا جاسکتا ہے۔

چیسا بیان کیا جا چکا ہے۔ آریا ہندوستان میں داخل ہونے سے پہلے مشرقی ایران اور افغانستان میں چند دن ٹھہر چکے تھے اور وہاں ان کی زبان ایک حد تک ارتقا پا چکی تھی اسی کو ہم نہندی ایرانی یا اریانی زبان کہتے ہیں۔

آریاؤں نے ہندوستان کی طرف جو سفر کیا اس کا سب غالباً یہی تھا کہ وہ اس وقت نیم خانہ بد و دش قوم کی حیثیت رکھتے تھے اور نئی جگہ اور نئے وطن کی تلاش میں نکلے تھے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ مشرقی ایران اگر کی کثرت آبادی اور کثرت رسوم والستہ کا تھل نہ ہو سکا ہو۔ جو قبیلے اپنے خاص رسم و رواج کے ساتھ ہندوستان میں آئے انہیں کے سر برندی تھے وہندو کے آغاڑ کا سہرا یا دھا جا سکتا ہے۔ انہوں نے یقیناً ان قوموں کا اشتужی قبول کیا ہو گا جو اس ملک میں پہلے سے آباد تھیں جو آریا ایران میں رہ گئے ان میں سے بعض سامی ہیں اور آشوری عناصر سے متاثر ہو کر اپنا ایک عالیشان نہدن بنایا سکے جو آج قدیم ایرانی نہدن کہلاتا۔

اور ان کے جو قبیلے ان اخرون میں نہ آسکے اور اپنا کوئی جداتمن نہ بناسکے وہ آج بلوچی اور افغانی کہلاتے ہیں۔ ان کے ایک تیسرے گروہ نے ہندوکش کے مشرق جنوب کی غیرہ مان نواز پہاڑیوں میں آفامت اختیار کی۔ ان کی بولیاں کچ در دیا پشاپھ زبان کی شاخیں کہلاتی ہیں جن کا ذکر گزشتہ باب میں آپکا ہے۔ انہی پشاپھ قبیلوں نے کشمیر بھی آباد کیا۔

۳

سرحد ارج گریسن کی تحقیقات کے بعد سے یہ خیال عام طور پر بھیل گیا ہے کہ ہندو میں آریاؤں کے دو گروہ آئے۔ ایک پہلے آیا ایک بعد پہلا گروہ دو آپ گنگ و جن میں قیام پذیر تھا کہ دوسرا گروہ وارد ہوا۔ اور پہلے گروہ کو شمال، جنوب اور جنوب مغرب کی طرف ہیل ہیا۔ اس طرح سے وہ ”اندر و فی آریا“ یعنی گئے اور نہ رہیت خود و گروہ بیرونی آریا“ کہلایا۔ ویدوں اور بہمنوں کی تہذیب و معاشرت نے اندر و فی دائرے کے آریاؤں میں پورش پائی۔ اور ان کی زبان بیرونی دائرہ کے آریاؤں کی زبان سے الگ رہی تجویہ ہو اکمل زبانوں کے دو گروہ قرار پائے۔ ۱۔ اندر و فی دائرہ کی زبانیں۔ ۲۔ بیرونی دائرہ کی زبانیں۔

بیرونی دائرہ میں پنجابی، سندھی، گجراتی، راجپوتی، مرہٹی، مشرقی ہندوی کی قسمیں اور ان کے علاوہ بہاری، بنگالی، اڑیبی اور آسامی شامل ہیں۔ اندر و فی دائرہ میں مغربی ہندو کی اور اس کی شاخیں بالکل تو قبوچی اور برج بھاکا وغیرہ۔

گریسن اور ان کے تبعین کا یہ نظر یہ زیادہ وقوع نہیں معلوم ہوتا۔ انہوں نے جس موڑ سے کام لیا ہے وہ نسبتاً بعد کا ہے۔ او نتابت نہیں کہ سکتا کہ اندر و فی اور بیرونی دائرہ کی زبانیں موجود اجدانسلوں اور گروہوں کی پیداوار ہیں اُن میں کوئی ایسی خاص حصہ نہیں

## ہندو آیاں ارتقا

توہین ہیں جن کی بنا پر یہ رائے تسلیم کی جاسکتی ہو۔ پروفیسر شفیع کمار چھوٹی نے اپنی کتاب مذکوٰۃ  
وارتقائے بھکاری کے ضمیمہ میں اس موضوع پر کافی بحث کی ہے۔ اور چونکہ ہمارے موجودہ  
موضوع سے اس کا کوئی پھر اعلیٰ نہیں ہے اس لئے ہم اس مسئلہ پر زیادہ وقت صرف  
کرنے نہیں چاہتے۔ ہماری نظر میں بھی ویبر اور چھوٹی کا یہ خیال درست ہے کہ موجودہ ہند  
آریائی زبانوں کو ان کی لسانی اور تکمیلی خصوصیتوں کے حفاظ سے حسب ذیل پانچ شاخوں  
میں تقسیم کرنا چاہیے۔

۱۔ شمال مغربی۔ ۲۔ جنوب مغربی۔ ۳۔ وسطی۔ ۴۔ مشرقی۔ ۵۔ جنوبی۔

# ہستان کی جو آرٹام زبانیں

موجودہ ہند اکیائی زبانوں کو ان کی سانی اور تیکی حصہ صیتوں کے حافظے سے حسب ذیل پانچ شاخوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ۱۔ شمال مغربی، ۲۔ جنوب مغربی، ۳۔ وسطی، ۴۔ مشرقی، ۵۔ جنوبی

شمال مغربی گروہ کی زبانوں میں مغربی اور مشرقی پنجابی اور سندھی کے علاوہ ان جپیوں کی بوجیا بھی شامل ہیں جو اسینیا، ایشیا کے کوچک، شام اور پورپ کے مختلف مقامات میں پانے جاتے ہیں ۱۔ مغربی پنجابی یا ہند ازبان کئی اوزnamوں سے بھی ہوسوم ہے مثلاً ہند کو، جنکی، ملتانی، پوٹھواری وغیرہ۔ یہ کئی بولیوں کا مجموعہ ہے جو مغربی حصہ پنجاب کے تقریباً پانچ طیون باشندوں نے مستعمل ہیں۔ اس کے بولنے والے ادبی اور علمی مقاصد کے لئے بالعموم اردو زبان اور خال عال ہندی اور مشرقی پنجابی استعمال کرنے ہیں۔

مغربی پنجابی میں بہت کم ادب ہوتا ہے۔ صرف سکھوں کی "بیتھم سلکھی" اور چند مقبول نظریں اور گنتیں ہیں جن کی زبان بھی مشرقی پنجابی سے متاثر ہے۔ مغربی پنجابی کو کبھی "لند" رسمی نامیں لکھا کرتے تھے جو "شاردا" کی ایک قسم ہے مگر اس کا رواج بہت کم ہو گیا ہے۔

اور جب کبھی یہ زبان لکھی جاتی ہے فارسی رسم الخط ہی استعمال ہوتا ہے۔  
 ب۔ مشرقی پنجابی جو عام طور پر پنجابی کہلاتی ہے تقریباً سو لینبیں باشندوں کی زبان ہے  
 یہی وہ واحد مشترک پنجابی ہے جو مغربی ہندی کی مغربی سرحد سے لیکر پہنچو لئے والے علاقوں تک  
 عام طور پر مستعمل ہے۔ اس زبان پر قديم زمانہ سی صد مغربی لکھائی علاقہ کی دستی زبان کا اثر  
 مستولی رہا ہے۔

مشرقی پنجابی کی کوئی بولیاں ہیں جن میں سے دو گزی زیادہ شہور ہے۔ یہ بولی بریاست  
 جموں اور ضلع کانگڑہ میں رایج ہے۔ مشرقی پنجابی نے تھوڑی سی ادبی نشوونامی بھی حاصل کی ہے  
 اس کے قدیم ترین تحریری متوالے سکھوں کی چند نظریں ہیں جو سو ہویں صدی عیسوی سے موجود میں  
 آتی رہی ہیں موجودہ زمانہ میں سکھ فرم اس زبان میں کچھ ادب کا اضافہ بھی کر رہی ہے سکھ گروہ کی  
 رسم الخط استعمال کرنے میں جو "لند" کی ایک اصلاح یافتہ شکل ہے۔ مگر ہندوستانی رادوں اور ہندی  
 کو شرقی پنجابی بولنے والوں میں ہمیشہ ایک خاص مقبولیت حاصل رہی ہے چنانچہ مشرقی پنجابی  
 لکھنے کے لئے فارسی رسم الخط بھی استعمال کیا جاتا ہے۔

ج۔ سندھی دریائے سندھ کی تپی وادی اور علاقہ پچھے میں بولی جاتی ہے۔ اس کے بولنے  
 تقریباً سارے تین ملین ہیں۔ اس کی پانچ شاخیں ہیں۔ ۱۔ پنجابی، ۲۔ پوچھی، ۳۔ سرکی، ۴۔ لاری،  
 ۵۔ تھریلی، ۶۔ کچھی۔

سندھی جس رسم الخط میں لکھی جاتی ہے وہ فارسی و عربی سے مخذل ہے۔ مگر اس کا اصلی  
 رسم الخط "لند" بھی تاجریوں میں مقبول ہے کبھی کبھی اگر کچھ خط بھی استعمال کیا جاتا ہے سندھی  
 میں گرام کی شکلوں کے بخاطر سے چند قدیم خصیتیں اب تک موجود ہیں۔ اور اس کی جزویات بھی

عجیب و غریب ہے چار آوازیں اس زبان میں ایسی رائج ہیں جو ہندوستان کی کسی اور زبان میں خواہ وہ آریائی ہو یا ڈراویڈی یا کول یا تبتھنی ہمیں پائی جاتیں جو فوج، گل، رج، ڈ، ب، کام لخڑا وہ اس طرح کرتے ہیں کہ کہتے وقت سانس نزخرہ میں رک جاتی ہے۔ اس خصوصیت کو چھوڑ کر کئی صوتی اور لغوی امور میں پچابی اور سندھی قریب فربی ہیں۔ سندھی میں تھوڑا اسا اُد بھی موجود ہے جس میں چند نثری قصہ قابل ذکر ہیں۔ اس کی نظم و نثر فارسی طرز پر لکھی جاتی ہے۔

دیسپیوں کی پورپ اور مغربی ایشیا کی بولیوں کو دو شاخوں پر منقسم کیا جاتا ہے۔ ادارنی ۲۔ یورپی۔ بیرونیاں ان پر اکتنی زبانوں سے مشتق ہیں جو شمال مغربی ہندوستان میں بولی جاتی ہیں ان کا کچھ تعلق پشاچہ زبان سے بھی ہے۔

چسپیوں کے آبا و اجداد پہلی مرتبہ غالباً پانچویں صدی عیسوی میں ہندوستان سے نکلے اور یہ پہلا قافله ایران، ارمینیا اور بازنطینی سلطنت سے گزر تے ہوئے پورپ پنجاہی مشرقی یورپ میں یہ لوگ بارہویں صدی عیسوی میں داخل ہوئے۔ اور پھر وہاں سے مغربی اور جنوب مغربی یورپ کا رخ کیا۔

چسپیوں کا ایک دوسرا گروہ ارمینیا میں ٹھرگیا جہاں ان کی زبان درمیانی ہجد کی مہنہ آریائی زبان کے بالکل مشابہ ہے۔ گرسانیت ہری ایسی زبان سے بھی متاثر ہوئی ہے۔ ہندوستان کی موجودہ آریائی زبانوں اور چسپی بولیوں میں مأخذ و اشتراق کے لحاظ سے نہایت قریبی تعلق ہے مگر چونکہ یہ دونوں بالکل جدا ہجدا طریقوں پر نشوونما پاتی، ہی اپنی اس لئے جدید ہند آریائی زبانوں کے بیان میں ان پر زیادہ جدت نہیں کیجا تی۔

شمالي معرفي گروه

```

graph TD
    Pahlevi[Pهلهي] --- PahleviSindhi[پهلهي سندھي]
    Pahlevi --- PahleviRchhi[پهلهي رچھي]
    PahleviSindhi --- PahleviSindhiPurnapuri[پهلهي سندھي پورپنی]
    PahleviSindhi --- PahleviSindhiMarghi[پهلهي سندھي مغربي]
    PahleviRchhi --- PahleviRchhiXas[پهلهي رچھي خاص]
    PahleviRchhi --- PahleviRchhiDukhrri[پهلهي رچھي ڈوگری]
  
```

四

جنوب مغربی گروہ کی زبانوں میں راجستانی بولیوں کے علاوہ پہاڑی گروہ کی بولیاں بھی شامل ہیں جو ان کھاتا قبیلوں میں رائج ہیں جو جہاں لکی پہاڑیوں میں مغرب سے مشرق تک پھیلے ہوئے ہیں ॥ - راجستانی گروہ کی چار شاخیں ہیں ۔ ۱ - مالوی اور نماڑی ، ۲ - میواتی اور بھرپوری ، ۳ - جیدپوری ، ۴ - سفری شاخ جس میں مارواڑی اور گجراتی شامل ہیں )

راجستھانی بولنے والوں کی تعداد تقریباً ۱۴ ملین ہے یہ سب زبانیں (جن میں گجراتی بھی شامل ہے) ہندوستانی خاندان کی اس شاخ میں شامل ہیں جو ابتدائی عہد میں بالوہ اور گجرات میں راجحتی۔ جس پر اس زمانے میں وسط ہند کی ہمسایہ سورایسی زبان کا بڑا اثر پڑتا رہا۔ اور جو گجرات کے ان قدیم قبیلوں سے بھی متاثر ہوئی یہ غالباً اپنی آپ نسل سے تھے اور جو شمال مغرب سے ہجرت کر رajojanah aur gharat me skonat nazar ho kee thi۔

راجستھانی کے غربی شاخ کی زبانیں یعنی مارو اڑھی اور بھرائی ایک دوسرے سے باکل تو یا تعلق رکھتی ہیں اس کے برخلاف مشرقی شاخ کی زبانیں یعنی بالوی، سیوا آئی اور جے لوڑی اور جھوڑ

مغربی ہندی سے قریب ہیں یہ قربت اس درجہ ہے کہ بعض دفعہ شدیداً ہو جاتا ہے کہ آیا یہ زبانیں باختہ کے لحاظ سے مغربی ہندی سے متعلق ہیں یا مغربی راجستانی یعنی گجراتی سے۔

گجراتی زبان سولہویں صدی عیسوی سے علیحدہ اور مستقل حیثیت حاصل کرنے لگی اسکے جنوب اور مشرق میں مرہٹی اور خاندیسی علاقے ہیں شمال میں مارواڑی اور سفری ہندی پولنڈ اور مغرب میں کمپی آباد ہیں۔ گجراتی کے موجودہ بولنے والوں کی تعداد تقریباً وسیلیں ہے۔ گجرات کا پہلا بڑا شاعر نئگھڑہ مہتا ہے جو پندرہویں صدی میں موجود تھا۔ مگر اس کی مقبول عام نظموں کی زبان صوراً یا مام کے ساتھ بدلتی رہی ہے۔ گجرات میں جب مظفر شاہی سلطنت قائم تھی تو وہاں بھی ہندوستانی یعنی اردو زبان اوری مقاصد کے لئے استعمال کی گئی۔ اسی زمانے سے گجراتی پر اردو اور فارسی دلوں کا اثر پڑتا رہا ہے۔

راجستانی کی دوسری بولیاں اوری مقاصد کے لئے بہت کم استعمال کی گئی ہیں۔ کیونکہ راجپوتانے میں وسط ہندکی زبانوں اور خصوصاً برج بھاشا کو ہمیشہ خاص وقت حاصل رہی ہے۔ قدم زمانے میں سورا اسینی پر اکرت اور سورا اسینی پہنچنے راجپوتانہ اور گجرات کی اصل آریائی بولیوں پر اپنا اثر جھائے رکھا۔ راجپوتانہ کے شرانے قدم مغربی ہندی کے عہدکی اوری زبان "اوڑھا" یا "ڈیکھا" کی اسی طرح اوری خدمت کی جس طرح کہ انہوں نے اپنی لکھی یعنی راجستھانی زبان "ڈیکھا" اور خا صکر مارواڑی کی خدمت کی موجودہ زمانے میں ان مقامات کی واحد اوری زبان "ہندی" ہے۔

تمہرم اس واقعہ سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ راجستانی اور خاص کر مارواڑی زبان میں اچھا ادبی ذخیرہ موجود ہے جس کا تزیادہ ترقیت شاعری اور قصوں پر مشتمل ہے۔ اس ادب پر

آلی کے ایک مشہور مستشرقی لیسی نوری نے بہت اہم اور مفید تحقیقات کی ہیں۔ اس نے مارواڑ کی چند نویں لطیفیں مرتب کر کے شائع بھی کیں۔

(اب) پہاڑی گروہ ہند آریائی زبانوں کے جنوب مغربی جنوبی کی دوسری شاخ ہے۔ یہ موضوع بہت بخت طلب رہا ہے گیرمن کے خیال کے مطابق ان کھاشقیلوں کی اصلی بانی جو مغربی ہمالیہ سے جا کر مشرق پہاڑی علاقوں میں آباد ہو گئے تھے "پشاچ گروہ" کی ایک شاخ تھی۔ اور پشاچ کی طرح کھاشقی درہل آریا نے ہندو معماشرت سے بہرہ ورنہ ہوئے میڈانوں کے رہنے والے اور خصوصاً راجوتانے کی ہند آریائی زبانیں کوئی ولے جب نہ عبسوی کی ابتدائی صدیوں میں پھرت کر کے پہاڑوں میں جا بیسے تو باہم ہیں کھاشقیلوں سے سانچھر پہنچ بہت جلد ان کے زیر انتظام کر رہنے ہیت کی طرف اس قدر مائل ہو گئے کہ اپنی اصلی زبان بھی سخن لی۔ یہی سخن شدہ زبان ہوتا چیزی اور ہند آریائی یعنی "حہتا" بولیوں سے کرب ہوئی آج پہاڑی کہلاتی ہے۔

اسی طرح کی زبان کشیسری بھی ہے جو اصل پشاچی ہے۔ مگر ہند آریائی (پنجابی عنصر سے مکر کرب ہوئی ہے۔ فرق صرف انسا ہے کہ کشیسری اتنی زیادہ متاثر ہیں ہوئی۔ لیکن اصلی خصوصیات اب بھی باقی ہیں پہاڑی گروہ نین شاخوں میں تقسیم کیا جاتا ہے مشرقی (نیپالی) ۲۔ وسطی (کماونی اور گڑھوائی) ۳۔ مغربی (منڈیاںی، سرموری وغیرہ)

پہاڑی زبانوں میں سب سے زیادہ اہم "نیپالی" ہے جس کو پہنچتا یا کو رکھا لی بھی کہتے ہیں۔ دوسری پہاڑی زبانیں سانجاںی نظر سے دچھپ ہیں۔ مگر زیادہ اہم ستر ہیں رکھتیں۔ نیپالی بولنے والوں کی تعداد فنا معلوم ہے مگر دوسری پہاڑی زبانیں بھتے

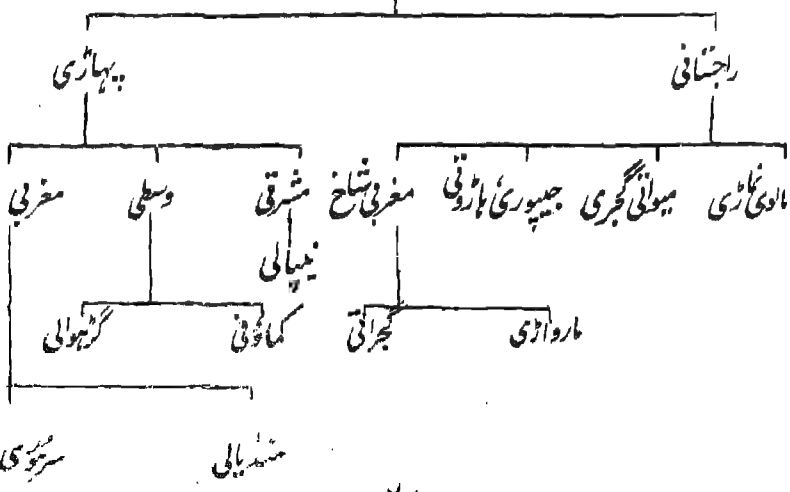
## جدید ہندو اور بیانی زبانیں

تقریباً دو ملین ہیں۔

علاقوں نے پالیں نیپالی یا پختیا کے علاوہ "تبت برمی" شاخ کی بولیاں بھی رکھ ہیں۔ مگر یہ بیان ان کو آہستہ آہستہ ناپسید کرنی جا رہی ہے۔ یہ زبان زیادہ قدیم نہیں ہے۔ اٹھاروں سدی عیسوی کے آخری زمانے سے پہلے اس کے کوئی اکثریتیں پائے جاتے یہ دراصل مغربی نیپال کی طرف سے پہنچی شروع ہوئی ہے۔

وسطیٰ پہاڑی زبانوں میں کماونی اور گڑھوالی قابل ذکر ہیں۔ مگر ان میں اور ان کے علاوہ پہاڑی کی مغربی شاخیں کوئی قابل ذکر ادب موجود نہیں ہے۔ یہاں کی ادبی کوششوں کے لئے "ہندی" ہی ایک معین ذریعہ کا کام دیتی ہے۔

## جنوب مغربی گروہ



و سطحی ہند آریائی زبان کا عام نام ”مغربی ہندی“ ہے۔ اس کے بولنے والوں کی تعداد سارے ہے اکٹالیں بلیں ہے۔ اس کی اہم قسمیں پانچ ہیں۔ ۱۔ برج بھاشنا۔ وہ بولی ہے جو بڑی علی گڑھ، آگرہ، مصھرا، دھوپور اور کروپی کے اطراف و اکناف راجح ہے۔ ۲۔ قنوجی، جو بالائی دو آبیں برج بھاشنا علاقہ کے مشرق میں بولی جاتی ہے۔ ۳۔ بندیلی بندیلکھنڈ اور وسط ہند کے علاقوں میں راجح ہے۔ ۴۔ بانگلڑو یا ہریانی۔ جو جنوب مشرقی پنجاب میں بولی جاتی ہے۔ ۵۔ بندوستانی۔ جو برج بھاشنا علاقہ کے شمال میں انسالہ سے رامپور تک بولی جاتی ہے۔ اس کو کھڑی بولی اور ہندی بھی کہتے ہیں۔

مغربی ہندی کا قدیم ترین نویں جس کا کچھ حصہ چپ بھی چکا ہے چند بردے کی نظم ”پر تھی راج رسو“ ہے۔ نظم انہتر (۶۹) بندوں پر منقسم ہے اور اس میں شہاب الدین غویا اور پر تھی راج کے معරکے بیان کئے گئے ہیں۔ چند لامپور کا باشندہ تھا۔ اور یہ شہر اس کے نزے سے ایک سورسرال پہلے ہی العینی ۲۳۔ اعیسوی سے مسلمانوں کے قصہ میں آچکا تھا۔ اس لئے چند کی زبان میں فارسی الفاظ کافی پائے جاتے ہیں۔ اگرچہ موجودہ کتاب کو اسنگھ میواڑی نے شروع تر و میں صدی بیں مرتب کیا گیو یا مصنف کی وفات سے چار سو سال بعد اس لئے ممکن ہیں کہ اس وقت تک اصل زبان میں کچھ قریم و اضافہ ہو گیا ہو۔ تاہم تین چند کی زبان حصر و موجود ہے۔ وہ رزم و بزم دونوں کا ذکر جوش و تازگی سے کرتا ہے اس لئے اسلوب میں بھی چکر دلکشی پیدا ہو جاتی ہے۔

اس اہم نظم کے علاوہ قدیم مغربی ہندی کے نوئے چند بھکت یا دشمن پرست

غیر بہمن مصنفوں کے مذہبی کلام سے حاصل ہوتے ہیں جس نے ملک کی زبان اور شاعری کو ایک حصہ ضرورتمند کیا۔

مغربی ہندی کے ادبی ذخیرہ میں شہنشاہ اکبر کے عہد میں ہیں تیمت اصناف ہوئے خود بادشاہ کا دربار شاعری کا مرکز تھا۔ تالپرین، بیربل، عبدالرحیم خا خان، اوفیضی کی ہفت دی شاعری خاص و عام میں مقبول تھی۔ افسوس ہے کہ ان کے کلام آج مفقود ہیں۔ عہد اکبر کے چواہبی نے مخطوط ملکے میں ان میں سور و اس، اور بہاری لال، کے کارنامے خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ خاص کر سور و اس کے بھجن (سور ساگر) تو برج بجا شا شاعری کا نہایت اعلیٰ نمونہ سمجھے جاتے ہیں۔

برج بجا شا اپنے مأخذ "قدیم سویٹنی" زبان کی نہایت فوادار اور راجح ترجمان ہے۔ یہ زبان اور ادھری (جو مشرقی ہندی کی ایک شاخ ہے اور جس کا ذکر آگے آرہا ہے) قریبی نہ تک بالائی دو آبہ گنگا کی ادبی زبانی تھیں۔ مگر جب سے ہندوستانی (ارو و اور ہندی) کا خود ہوا یہ کلمہ کمی جانتے گیں۔

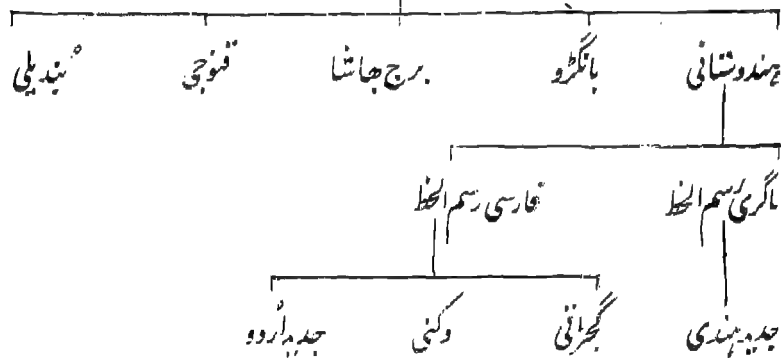
ہندوستانی کا تعلق اسی مغربی ہندی سے ہے مگر چونکہ اس کتاب میں ہندوستانی پر علیحدہ عنوان کے تحت بحث کی جائے گی اس لئے مغربی ہندی اور خاص کہ برج بجا شا اور ہندوستانی میں جس قسم کا تعلق ہے اس کا تفصیلی ذکر وہیں کیا جائے گا۔

برج اور سوچی میں کوئی زیادہ فرق نہیں ہے۔ برج بجا شا کا اصلی وطن مندر اور اس کا نولہ ہے جو شمال کی طرف ملند شہر (مغرب) اور بربلی (مشرق) تک اور جنوب میں ریاست کوالیار کے شمالی حصہ چلا گیا ہے۔ مغربی ہندی گروہ ہندوستانی زبانوں کی تاریخ میں

## جدید ہند آریائی زبانیں

خاص اثر رکھتا ہے کیونکہ یہ اس پاکرت کی نسل ہے جو شکرتوں سے سب سے زیادہ متاثر ہوئی۔ اس کے علاوہ اُس حصہ ملک میں رائج ہے جو مدھیہاریں کہلاتے ہیں۔ اور ابتداء سے ہندوستانی تہذیب و تدنی کا سرثیہ رہا ہے۔

### وسطی گروہ



۳

مشرقی گروہ کی دو شاخیں ہیں۔ ۱۔ مشرقی ہندی، ۲۔ مکھی، مشرقی ہندی کو مغربی ہندی بولنے والے "پوربیا" کہتے ہیں۔ اس کی تین فہریں ہیں۔ ۱۔ اودھی جس کو سلی اور بیواری بھی کہتے ہیں۔ ۲۔ بائگڑی، ۳۔ چنیس گڑھی۔

مشرقی ہندی بولنے والوں کی تعداد سازھے باسیں بلیں سے زیادہ ہے۔ یہ زبان بخات  
ستخدا و سلطان اور صوبہ سوات میں "مغربی ہندی" علاقہ کے مشرق میں بولی جاتی ہے۔

اوہ میں کافی ادب موجود ہے۔ اس کا قدیم ترین اہم کارنامہ ملک محمد جائسی کی پداوت ہے اس کے علاوہ تلسی داس نے بھی زیادہ ترا وادھی میں لکھا۔ ملک محمد جائسی مذہبی آدمی تھے۔ اسی کا راجح ان کی وقت کرتا تھا۔ انہوں نے سنتیکہ ہرچون بھری میں پداوت لکھی۔ جس میں علامہ الدین طلحی کی ان کوششوں کا ذکر ہے جو پمنی کو حاصل کرنے کے لئے عمل میں لائی گئی تھیں۔ یہ کتاب چھپ چکی ہے۔ ہندی بھر میں لکھی گئی ہے۔ اور صفت نے بجاۓ ایرانی کے ہندوستانی عناصر سے کام لیا ہے۔

باقی اور جنپتیں گلڑھی میں ادب بہت کم موجود ہے مگر جو کچھ لکھا گیا تھا اس کا کچھ حصہ چھپ چکا ہے۔ عہد حاضر میں مشرقی ہندی بولنے والوں نے بھی ہندوستانی (یعنی ہندی اور اردو) کو اپنی ادبی زبان قرار دے لیا ہے۔

(ب) گلڑھی زبانیں "مشرقی گروہ" کی دوسری شاخ میں داخل ہیں۔ ان کے دو حصے ہیں، ۱۔ مشرقی جس میں آسامی، بنگالی، اور اڑیہ شامل ہیں۔ ۲۔ مغربی جس میں بیشی، گھری، او بھوجپوری شامل ہیں۔ اس کی بالکل مغربی شاخ "بھوجپوری" ہے جس کے بولنے والے سلاٹ بائیں ملین ہیں۔ اس زبان کا فرم، مراپور، اچونپور، اور فیض آباد کے مشرقی حصوں سے شروع ہو کر بیون اور گندک ندیوں تک چلا جاتا ہے۔

اس کی ایک قسم گھری ہے جو اصلاح گیا، پئنہ، منگلهیہ اور ہزاری باع بیں بولی جاتی ہے اس کے بولنے والے سارے چھ ملین ہیں۔

میقبلی بولنے والوں کی تعداد دس ملین ہے یہ لوگ گنگا کے شمال میں، بہار میں اور جنوب میں اصلاح منگلهیہ، بھاگل پور، اور شمال پر گنگوں میں آباد ہیں۔ شمال کی طرف یہ بھاگل میں

## جدید ہند گریانی زبان

جاکر ختم ہوتی ہے۔ یہ بولی ”مگدھی“ کی مغربی زبانوں میں سب سے زیادہ اہم ہے۔ مگدھی زبانوں کا دوسرا تھا نہایت اہم ہے کیونکہ اسی میں اڑیا، آسامی، اور بیکالی اڑیا شرکیں ہیں۔ اڑیا بولنے والے دوں ملین ہیں جو جنوب مغربی بیکال، اڑیسا اور ان کے علاوہ چھوٹا ناگپور، صوبہ جات متوسط کے مشرقی اور مدیا بس کے شمالی حصوں میں آباد ہیں۔

آسامی داوی آسام میں رائج ہے۔ اور ویژہ ملین آدمیوں کی زبان ہے۔ اس کی دو شاخیں ہیں۔ ایک مشرقی جو دیو ساگر میں مستعمل ہے اور دوسری مغربی۔

بیکالی صوبہ بیکال کے جنوب کی زبان ہے مگر جنوب ناگپور اور داوی آسام میں بھی رائج ہے۔ عہد حاضر میں بیکالی کی روedad اور باضابطہ شاخیں بن گئی ہیں۔ ایک تعلیم یافتہ کی زبان جو سنکرت سے زیادہ متاثر ہے اور دوسری عوام کی زبان۔ مگر بیکالی کی اصلی سانی شاخیں حسب ذیل ہیں۔ ۱۔ کلکشنا اور اس کے اطراف و اکناف کی مرکزی زبان۔ ۲۔ زنگپور میں سنگھ، اور ڈھاکہ کی مشرقی زبان۔ ۳۔ ندیا اور چوبیس پر گنہ کی مغربی زبان۔

بیکالی اپنے ادبی ذخیرہ کے حافظ سے ہندوستان کی اہم ترین زبانوں میں شمار کیا جاتی ہے۔ انگریزی تسلط کے بعد سے اس نے خاص ترقی حاصل کر لی ہے اور ہندوستانی کے بعد ادا اور علوم و فتوح و فتوں کے حافظ سے بیکالی ہندوستان کی سب سے زیادہ قابل و قوت زبان ہے۔

## مشرقی گروہ

| مشرقی ہندی   |              | مگدھی      |                  |
|--------------|--------------|------------|------------------|
| مشرقی ہندی   | مغربی        | مشرقی ہندی | مگدھی            |
| آسامی بیکالی | اڑیسا میتھلی | ہمچنی      | بھوج پوری اودھی  |
|              |              |            | باجھلی چھتیں گری |

۵

۵۔ جنوبی گروہ ہند آریائی زبانوں کی اخنی شاخ ہے۔ اس میں صرف مرہٹی اور اس کی تین بولیاں شامل ہیں۔ ۱۔ دیشی یا پونہ مرہٹی جمعیاری اور وسطی زبان ہے اور خالص دکن ہیں بولی جاتی ہے۔ ۲۔ کونکنی یا ساحلی بولی جس کی آوازوں میں اکثر انفع عضر غالب رہتا ہے سپاڑی مگر پوری یامشرتی بولی جس کا تلفظ ذرا کھلا اور بگڑ جوتا ہے۔  
گور کے نواحی میں جوز بان بولی جاتی ہے اس کا نام بھی کونکنی ہے اگرچہ وہ مرہٹی ہری کی ہم نسل ہے مگر جنہیں خصوصیتوں کی وجہ سے اس سے متفرق بھی ہے۔

مرہٹی زبانیں بولنے والوں کی تعداد میں ملین کے قریب ہے۔ یہ لوگ دکن ہیں بھی کے ساحل پر اور بار، حیدر آباد اور صوبہ مہاراشٹر میں پھیلے ہوئے ہیں۔ اس کے جنوب میں کنٹری علاقہ ہے جنوب مشرق اور مشرق میں تلکانہ اور چھوٹا ناگپور ہے اور شمال میں وندھیا اور سست پڑا کے پہاڑیں۔

مرہٹی ادبی اور علمی چیزیت سے ہندوستان کی ایک اہم زبان ہے۔ اس کے قدیم تر مصنفوں میں مکندر راجہ (بارہویں صدی کے اشتام پر) خانہ دیو اور نام دیو قابل ذکر ہیں۔ جنناہ دیو نے ”بھلکوت“ کی تحریجہ و عہنا فیشوری“ نام سے کیا تھا۔ موخر اندر کرکی چینی طبیں سکھوں کی ”آڈی گرتھ“ میں محفوظ ہیں۔

مرہٹی کی تذکرہ تین قسمیں ہیں کوئی ایسا زیادہ فرق نہیں رکھتیں کہ انہیں ہم صراحتاً زبانیں کہہ سکیں۔ ان میں زیادہ تر لفظی فرق ہیں۔ کونکنی میں کنٹری، باراڑی میں بھیلی اور تلکانی

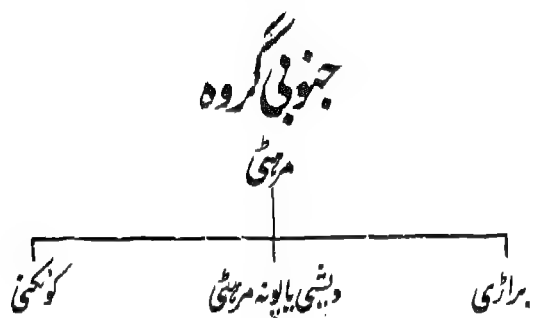
---

---

جدید ہند آریائی زبانیں

---

اور دیشی یا پونہ کی زبان میں فارسی الفاظ کا انہر پایا جاتا ہے۔



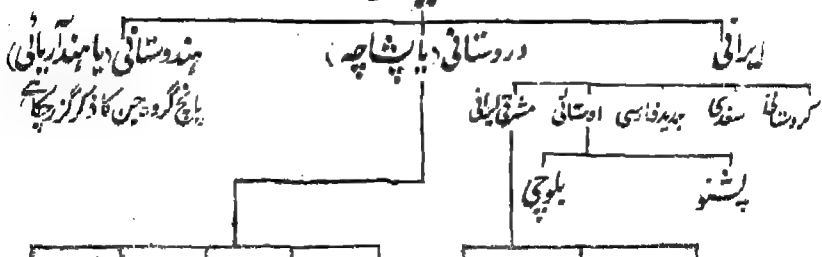
# ہندوستان کی عجیب ہندی پہنس

## درستانی، اوتانی ہندی ہندی، کول ڈرایدی

اس وقت تک ہندوستان کی جن زبانوں کا ذکر کیا گیا ہے وہ صرف ہند آریائی تھیں۔

مگر اس سرزین میں ان کے علاوہ اور کئی زبانیں بھی بولی جاتی ہیں جن کا تعلق دیگر خاندان اُستھے ہے مثلاً ہندوستان کے بالکل شمال میں اور شمال مغرب کے سرحدی مقبوضات میں جو زبانیاں بولی جاتی ہیں وہ ہندویرانی خاندان کی دوسری شاخ دردیاپشاچ سے متعلق ہیں۔ ہندویرانی کے تین گروہ ہیں جن کی تفصیل یہ ہے۔

### ہندویرانی



غچہ سرقوٹی و قی سافر خواری پتھری مشتمل کہتے فی کشیری پشاپر زبانوں کے تین بڑے ٹرسے گروہ ہیں۔ پہلے گروہ میں کانٹریکی، دی الہ دیسی،

## ہندوستانی غیرہند آریائی زبانیں

کھلاشا۔ گوارتی اور پشتی زبانیں شامل ہیں۔ یہ سب شمال مغربی سرحدوں پر بولی جاتی ہیں۔ دوسرے میں خواریاچڑی ای زبان شامل ہے۔ اور تیسرا گروہ شنا (جس کی سات شاخیں ہیں اور جس پر زکر گزیرہ بیلی نے لسانیاتی تحقیقات شایع کی ہیں) کوہستانی (جس کی تین شاخیں ہیں، اور کشیری زبانوں پر مشتمل ہے جو پنجاب کے شمال میں ریخ ہیں)۔

### ۲

ہندوستان کی دوسری غیرہند آریائی زبانیں "ایرانی" کی شاخ اوتستائی سے متعلق رکھتی ہیں جس کو قدیم باختصاری یا قدیم میدیانی بھی کہا جاتا ہے۔ ان کی دو قسمیں ہیں ایک پشتو مرد دوسری بلوجی۔ دونوں زبانیں ہندوستان کے مغربی اور شمال مغربی علاقوں میں مستعمل ہیں یہ زبانیں بھی کوئی اپنی ایمپریٹریں رکھتیں کیونکہ ان علاقوں کی ادبی زبان یا توفار سی ہے یا ہندوستانی بیٹھے اروو۔

تیسرا غیرہند آریائی زبانیں ہندوستان کے شرقی اور شمال مشرقی حصوں میں بولی جاتی ہیں۔ ان کا تعلقی تبت چینی خاندان اللہ سے ہے۔ قدیم زمانہ میں تبت چینی بولنے والے ہمالیہ کے جنوبی میدانوں، بنگال کے شمالی اور مشرقی حصوں اور آسام میں عام طور پر آباد تھے مگر جب آریا ہندوستان کے مشرقی حصوں میں گھسنے لگے تو ان کو سچھے کی طرف بُلنا پڑا مگر آریاوں کا سیلان اپنی پوری طرح بھگنا سکا اور وہ آج تک ان علاقوں میں آباد ہیں۔ یہ تبت چینی بولنے والے ابتداء میں موڑا بیکوں اور ڈراویڈی اثاثت قبول کر کے تھے اور جب آریائے تو ان سے بھی ممتاز ہوئے لگے چینی قوم دنیا کی ان چند قدیم قوموں میں سے ہے جنہوں نے تہذیب و تمدن کے ارتقا میں کافی مدد دی لیکن عجیب بات ہے کہ ہندوستان میں چوڑپتی

## ہندوستانی خارجہ و منڈل آریائی زبانیں

اور یہاں اگر آباد ہو گئے وہ ذہنی اور تمدنی ارتقا سے محروم تھے۔ اسی وجہ سے ہندوستانی تہذیب و تمدن کی تعمیر میں ان کا کوئی حصہ نہیں ہے۔

### ۳

ہندوستان کی جو تھی غیر مہنہ آریائی زبانیں اسٹری خاندان اللہ سے تعلق رکھتی ہیں اسی خاندان کی زبانیں ہندوستان کے متعدد مقامات کے علاوہ ہندوچین، ہنجزیرہ نماۓ ملایا، اندونیزیا، میسلینزرا اور پولینزیریا میں بولی جاتی ہیں۔ ہندوستان میں اسٹری خاندان کی زبانوں کو موڑ رکھا کول زبانیں کہتے ہیں۔ ان کے بونے والے اگرچہ عہد حاضر میں صرف لکھا، تاپتی اور گودا اوری کے دمیانی علاقوں یعنی مغربی بہگال، چھوٹا ناگپور، نوبہ مدراس، شمال مشرقی حصہ اور صوبہ توسط میں پائے جاتے ہیں لیکن کسی زمانہ میں وہ دو آبگنگ و جمن اور ہمالیہ کے دامنوں میں بھی آباد تھے۔ ان پر ان سے زیادہ متعدد ڈراویڈیوں کا اشتراپتیار ہاجس کا نتیجہ ہے جو کہ ان میں سے اکثر میدان کے رہنے والے تو انہیں میں ضم ہو گئے۔ اور جب آریاؤں کے تو وہ اور ان کے ساتھی ڈراویڈی یا توان علاقوں سے بھاگ گئے یا پھر وہیں رہ کر آریائی زبان اختیار کر لیں۔ کری اور برہنہوں کی ذات پات کی تقسیم میں شامل کر لیے گئے۔

جو کوں قبیلے و سطہ نہ کے دور دراصل حصول میں رہتے تھے اور آریاؤں یا آریاؤں سے مستائز شدہ لوگوں سے ملنے جلتے نہیں پائے تھے وہ اپنی قیوم زبانیں محفوظ رکھے ہیں جن میں حسب فیل قابل ذکر ہیں۔ سنتھال، مونڈا، ہو، کورکو وغیرہ۔ یہیں بھی کوں ہیں مگر انہوں نے آریائی زبان اختیار کر لی ہے۔

آسام میں کھاسی بھی اہنی کو لوں سے تعلق رکھتے ہیں اور ان کا وہاں پا یا جاتا رہا

امر کی طرف اشمارہ کرتا ہے کہ کوئی زبانیں بولنے والے کسی زمانہ میں واوی گلگا سے کبھی جیسا کہ  
آبا و ہوں گے۔ یہ زیادہ تر غیرہندو متمدن تھے اور ان کی زبانیں بھی محدود ہی رہیں۔

۴

آخری لیکن سب سے اہم غیر آریائی زبانیں ڈراویڈی ہیں۔ ڈراویڈوں کے آغاز کے  
متعلق جدید ترین نظریہ یہ ہے کہ وہ بھروسہ روم کے قرب و جوار کی نسل سے تعلق رکھتے ہیں اور  
ایک عصتناک عراق میں رہ چکے ہیں۔ جب ہتھا دیوں یا سامیوں کا دباؤ پڑنے لگا تو وہ جو پرانی  
کے راستہ سے (جہاں ان کی ایک زبان براہوئی اب تک موجود ہے) ہندوں داخل ہوئے  
اور سنہ اور گلگا کی ڈراویڈوں کے کنارے پھیل گئے لیکن ان علاقوں سے انہیں آریاو  
کی آمد کے وقت ٹھنا پڑا چنانچہ وہ جنوب ہندوں آبا و ہو گئے جہاں انہیں ازمنہ ماضی کی  
سیاہ فام نسلوں میں ختم ہوتا پڑا۔

ڈراویڈوں نے وکن میں بڑی قوت حاصل کر لی۔ اور دیانے کا ویری کے اطراف  
آن کا تمدن پھیلنے لگا۔ ڈراویڈوں کے متعدد گروہ تھیں میں نظری عالمگی، تامل اور ملیلم  
بولنے والے سب سے زیادہ متمدن اور ترقی یافتہ تھے۔ ان کے غیرہندو قبیلوں میں ہوئی  
گونہ گونہ اور ارواں کا شمار کیا جاتا ہے جو ممکن ہے ابتداء میں کوئی لیکن ڈراویڈی زبان اختیا  
کر لی اور ہمیشہ متمدن ڈراویڈوں سے جدا اور ترقی سے محروم رہے۔

## ہندوستان کی غیر ہند آریائی زبانیں

ڈراویڈی زبانیں کئی ہیں جن کی تفصیل یہ ہے۔

### ڈراویڈی زبانیں

|      |       |       |      |      |       |        |     |        |      |
|------|-------|-------|------|------|-------|--------|-----|--------|------|
| تامل | میالم | گونڈی | کنڑی | کوئی | تلنگی | کولامی | کرخ | برہوٹا | ملتو |
|------|-------|-------|------|------|-------|--------|-----|--------|------|

|      |        |          |        |          |             |       |
|------|--------|----------|--------|----------|-------------|-------|
| بُرگ | کورمبا | بیجاپوری | کومتاو | سالیواری | شمالی سکاری | گوارا |
|------|--------|----------|--------|----------|-------------|-------|

|      |      |      |      |
|------|------|------|------|
| بیکل | ارول | کسوا | چپسی |
|------|------|------|------|

### کیکڈی بُرگندی

۱۔ تامل کے پولنے والے، ملین ہیں اور جزیرہ نماۓ ہند کے جنوب مشرقی حصہ اور سیلوں کے شمالی نصف حصہ میں آباد ہیں۔ اس کے شمال میں تلنگی اور مغرب میں کنڑی اور میالم بولی جاتی ہیں جنوب اور مشرق میں سمندر ہے۔ سیلوں میں یہ زبان پہاڑیت قدم زمانیں پہنچتی ہیں۔

تامل کی کئی شاخیں ہیں۔ کسی زمانہ میں میالم کو بھی اسی کی ایک شاخ سمجھا جاتا تھا۔ مگر یہ صحیح نہیں۔ تامل ہر جگہ ایک طرح سے نہیں بولی جاتی۔ اس میں بول چال کی اور ادوبی بولیاں چلا جدیں۔ اور ان کے علاوہ متفق مذاہست کی بولیوں کے علاوہ سے بھی تامل کی چار قسمیں ہیں۔

## ہندوستان کی غیرہندو ادبی زبانیں

۱۔ یروکل جنخانہ بدوشوں کی زبان ہے۔  
ب۔ کسوہ اجنینگری کے وامنوں کے ایک جنگلی قبیلہ کی زبان ہے۔  
ج۔ ہارول نیلگری کے اطراف و اکناف کی ایک ذات میں مشتمل ہے۔  
د۔ جسپیوں کی زبان جس کی دو تیس ہیں۔ کیکٹی اور پرگنڈی۔  
تامل پہلی ڈراوڈی زبان ہے جس میں ادب کی نشوونما ہوئی۔ یونکرت سے بالکل بنیا رہی اور قدیم ترین زمانہ سے لکھی جانے لگی ہے۔

۲۔ ملیالم کے بولنے والے چھ بیان ہیں اور یہ زبان جنوبی ہند کے مغربی ساحل پر شمال ہیں سرگودہ سے جنوب میں تری و ندر م تک بولی جاتی ہے۔ اس کے مشرق میں مغربی گھاڑی اور مغرب میں بحیرہ عرب۔  
یہ ابتداء میں تامل کی ایک شاخ تھی جاتی تھی مگر بعد میں اس نے اس قدیم علیحدگی پیدا کر کر ماہرین لسانیات اس کو بالکل علیحدہ زبان قرار دینے لگے ہیں۔  
ڈراوڈی خاندان کی دوسری زبانوں کی طرح اس میں بھی بول چال کی اور ادبی دو جدا جد بولیاں ہیں۔ ادبی بولی تامل سے تیارہ قریب ہے۔ تامل ہی ایک ایسی ڈراوڈی زبان ہے جس پر سنکرت کا بہت کم اثر پڑا۔ اور ملیالم اور اس کے دو میانہ سبی حرکات فرق ہے۔ کیونکہ ملیالم سنکرت سے بہت زیادہ متشابہ ہے۔ اس کی بعض کتابوں کے متعلق تو یہ کہا جاتا ہے کہ وہ دراصل سنکرت کی ہیں البتہ کہیں کہیں ملیالم لفظ آ جاتے ہیں۔  
ملیالم کی مستقل بولیاں نہیں ہیں۔ اس میں تیرہوں یا چودہوں صدی عیسوی سے ادب لکھا جانے لگا ہے۔ ابتداء میں تامل اور سنکرت شخصیتی کی نقل تھی۔ میکن

## ہندوستان کی خیز ہند آریائی زبانیں

تسلیم ہوں صدی عیسوی سے اس کا ادب اور سُمِ الخطادونوں کو خاص حیثیت حاصل ہو گئی۔  
 ۳۔ کنٹری کے بولنے والے قریب دس لیکن ہیں اور میور اور اس سے ملحقہ کو یکٹور کے جھوپیں  
 بیتلم، انسنت پور، بلاری، ریاست نظام کے جنوب مغربی علاقوں میں بیدرتک تارہ کے انتہا  
 جنوب شرقی اور مغرب میں کوہاپور تک آباد ہیں۔ یہ لوگ دور ادار صوبہ متوسط میں بھی ہیچ کوئی  
 ہیں۔ اس کے شمال اور مغرب میں مرہٹی اور اس کی بولی کو نکنی، مشرق میں تلنگنی اور تامل اور جنوب  
 میں تامل کوڈگو، اور تولوبولی جاتی ہیں۔

اس کی بولیوں کے آپس میں نیبادہ فرق ہنیں ہے۔ سب سے اہم بولی ڈگ ہے جو  
 نیلگری میں بولی جاتی ہے اور کنٹری سے بھی قدیم ہے۔ ایک اور بولی کو رہبا ہے جو عمومی کنٹری  
 سے زیادہ مختلف ہنیں ہے۔ یہاں پور کی کنٹری بھی عمومی زبان سے کچھ جدا ہے۔  
 کنٹری میں بہت قدیم زمانہ سے ادب لکھا جانے لگا تھا۔ دوسری صدی عیسوی کی تباہ  
 کا بھی تپہ چلتا ہے۔ اس کے ابتدائی لکھنے والے چین تھے جو بہت کچھ سنکریت سے بھی مشاعر  
 اور تلنگنی بولنے والے میں طیبین ہیں اور صوبیہ دراس کے شمالی حصہ اور ریاست حیدر آباد  
 میں جنوب مغربی اضلاع میں آباد ہیں۔ اس کے شمال میں اڑیا، گونڈی اور مرہٹی اور مغربی میں  
 مرہٹی اور کنٹری اور جنوب میں تامل بولی جاتی ہے۔

”تلنگنی کی کئی بولیاں ہیں۔ شمالی سرکار میں جوزبان بولی جاتی ہے سب سے زیادہ فصیح ہے  
 اس کی بعض شاخوں کے نام یہ ہیں۔ کوٹساو اسایہواری، اور گوری۔ ان کے آپس میں تقریباً  
 کم فرق ہے کہ انہیں مشکل ہی جد احمد بولیاں کہا جاسکتا ہے۔

اس کا ادب صرف شاعری پر مشتمل ہے جس کی زبان بولی چال کی زبان سے بہت مختلف ہے۔

## ہندوستان کی غیر مندرجہ زبانیں

تمنگی کی قدیم ترین تصنیف گیا رہوں صدی عیسوی میں لکھی گئی تھی۔  
۵۔ کرخ۔ بولنے والے آؤ ہے میں ہیں اور صوبہ بگال کے مغربی علاقہ اور صوبہ توسط  
ٹھٹھے حصول میں آباد میں۔ یہ اصل میں کرناک کے رہنے والے تھے مگر مسلمانوں کے حملہ کے بعد  
وہاں سے نکل کر شمال کا رُخ کیا۔ اس کی کوئی خاص شاخیں نہیں ہیں اور نہ یہ ادبی چیزیں رکھتی ہیں  
۶۔ بر اڑوی بولنے والے بلوچستان کے سروں اور جھلاؤں حصوں میں پائے جاتے ہیں۔  
اس کی کوئی شاخیں نہیں ہیں اور نہ یہ زبان کوئی اہمیت رکھتی ہے۔  
ان کے علاوہ اور ڈراویڈی اور نصف ڈراویڈی زبانیں بھی ہیں جو زیادہ ایکم نہیں  
ڈراویڈی زبانوں کے نام یہ ہیں۔  
متو، کوئی، کندھی یا کونڈ، گونڈی۔ کولاعی یا نیکی۔

حصہ دوم

|   |                     |                                      |
|---|---------------------|--------------------------------------|
| ۱ | ہندستانی کا آغاز    | مواد، مختلف نظریے، جدید تحقیقات      |
| ۲ | ہندستانی کا ارتقا   | سمم کرنی ترقی، اختلاف کے اسباب       |
| ۳ | ایرانی بولیاں       | گجراتی، دکنی، شمالی                  |
| ۴ | ہندستانی کی ہندگیری | فتحِ دکن، تحریکِ ظہر لکھنؤ کی خدمات  |
| ۵ | عہدِ حاضر           | ہندی ادب و قیمت، ریحانات اور صورتیں۔ |







# ہندوستانی کا آغاز

## مواد، مختلف نظریے، جدید تحقیقات

اس وقت تک ہندوستانی کے آغاز کے متعلق بہت کم حکمی تحقیقات کی گئی ہیں۔ اسی وجہ سے کہ اس موضوع کی نسبت آج تک کم بہت کم موجود ہے۔ اور جو کچھ ہے وہ زیادہ تبلیغ اعتماد نہیں۔ آغاز سے قریبی عہد کی نہ تو تصنیفات موجود ہیں اور نہ ان کے متعلق بعد کی تبلیغات کی معلومات حاصل ہوئی ہیں۔ راقم نے لندن اور پیرس کے قیام کے دوران میں خاطر خواہ جستجو کی اور متعدد مستشرقین اور ماہرین انسانیات سے استفادہ اور تبادلہ خبریات کیا۔ کافی غور و خوض، بحث و مباحثہ اور دو کے بعد روز بان کے آغاز کے متعلق جس تجربہ تک ہم پہنچ ہیں اس کو پیش کرنے سے پہلے ضروری معلومات ہوتا ہے کہ ہماری زبان کے آغاز و ارتقا کے متعلق جو کچھ خاص مواد و سنبھال ہو سکتا ہے اس پر ایک مختصر ساتھ صورت کر دیا جائے۔

ہندوستانی کی ساخت اور آغاز و ارتقا کے متعلق جو مواد اس وقت موجود ہے اس کی

چار تھیں ہیں:-

- ۱۔ تحریقہ تذکرے۔ ۲۔ فرانسیسی اور انگریزی تصنیفات۔ ۳۔ عہد متوسط کی تحریریں۔
- ۴۔ عہد حاضر کی تحقیقات۔

## ہندوستانی کا آغاز

ہری قسم کا مowa و شعرو شاعری کے ان تذکروں پر مشتمل ہے جو زیادہ تر فارسی نبنا میں لکھے گئے اور جن میں سوائے اردو شاعروں پر ایک سطحی نظر لئے کہ کوئی انہم نامی مowa و نہیں پیش کیا گیا ہے۔ تاہم بعض تذکروں (مثلاً تذکرہ میرزا، نکات الشعرا، فخر نکات، تذکرہ مصحفی، گلزار ابراء میم وغیرہ) کے دیباچہ میں یا اصل متن میں کہیں کہیں ایک دو جملے لیے آگئے ہیں جو اردو زبان کے آغاز کی نسبت ان تذکرہ نویسیوں کا نقطہ تجسس ظاہر کرتے ہیں۔ ان تذکروں کے سلسلہ میں انشاد اللہ خان کی کتاب "دریائے اطافت" کا ذکر بھی ضروری ہے جو موضوع زیر بحث پر کچھ روشنی ضرور ڈالتی ہے۔

دوسری قسم کے مواد میں سب سے پہلے گارسان دناسی کے کارنامے پیش نظر ہوتے ہیں یہ پہلا شخص ہے جس نے ایک مکمل تاریخ ادبیات ہندوستانی لکھی۔ اس کے علاوہ اسے ہماری زبان کے متعلق فرانسیسی میں تقریباً ۳۰ کتابیں شایع کیں۔

اس فرانسیسی محن کے علاوہ ہمیں متعدد انگریز پرستاران اردو کے نام بھی پیش کرنے پڑے ہیں جنہوں نے کسی نہ کسی طرح ہمارے اس موضوع کے متعلق مواد محفوظ کر دیا یا گلکر سلطنتی شیکسپیر، فارابیں، بوفلین، اپرنسنگر اور استوارٹ کے نام تاریخ اردو میں شایع ہی بھلا دیئے جا سکیں گے۔

"تیسرا قسم کا مowa عہد متوسط کی تحریریں مثلاً میرزا من کا دیباچہ، "باغ و بہار" آزاد کا مقدمہ، "آب حیات" سرسید اور ان کے ہم خیالوں کی بعض عبارتوں اور شعر کے چند مصنفوں پر مشتمل ہے۔

چوتھی قسم کا مowa عہد صادر کی تحقیقات ہیں۔ جو انگریزی اور اردو دونوں زبانوں میں

پیش کی گئی ہے۔

انگریزی تحریروں میں گریس کا دنگورٹک سروے آف انڈیا (ہندوستانی زبان کا بصرہ) سب سے پہلے قابل ذکر ہے۔ اس کے بعد پروفیسر ٹرزڈاکٹر ہنلی اور پروفیسر جو س بلوک کی تحقیقات ہیں جنہوں نے گزشتہ کے قائم کیئے ہوئے متعدد خیالات میں کافی تبدیلی پیدا کر دی۔ اسی سلسلہ میں پروفیسر سنتی کماہ پڑھی اور ڈاکٹر عبید اللطیف کا نام لینا ضروری ہے جنہوں نے اردو زبان کے متعلق بھی غور و خوض کیا اور مفید نتیجے پیش کئے ہیں آخوند میر رام بایوسکٹ کی "تایخ ادبیات اردو" مکا ذکر بھی ضروری ہے۔

ہندوستانی کے متعلق عہد حاضر کی جن اردو کتابوں سے مواد حاصل ہوتا ہے ان میں "اردو کی تدبیح" (حکیم شمس الدین قادری) ۲۔ "دکن میں اردو" (نصیر الدین راشمی)۔ ۳۔ پنجاب میں اردو (پروفیسر حافظ محمد شیروانی) اور ۴۔ اردو شہ پارے وغیرہ فابل ذکر ہیں۔

ان تمام تحریروں کے مطابعہ کے بعد تحقیقات کرنے والا عجائب کش مکش میں پڑھاتا ہے کیونکہ اس کو قسم قسم کے خیالات اور بیانات سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ اتنا ضرور ہے کہ ان سب میں اردو زبان کے آغاز کو ہندو مسلم میں جوں کا نتیجہ قرار دیا گیا ہے۔ مگر اس میں جوں کے مقام نو عیت اور پھر نتیجے لکھنے میں یہ سب تحریریں ایک دوسرے سے مختلف ہیں اور اس طرح ہندوستانی کے آغاز کے متعلق جدا احمد انظریہ پیش کرتی ہیں۔ پہلا نظریہ یہ ہے کہ ہندوستانی کا آغاز دکن میں ہوا۔

ساقوں صدی عیسوی کے درمیانی زمانے میں عرب مسلمانوں کی ایک بڑی جماعت

## ہندوستانی نما آنکھ از

تجھا سئی اغراض سے سمندر پار کر کے ہندوستان بیٹھی۔ اور ساحل مالا بار پر توطن اختیار کیا صورت  
دراس کے بہت سے مسلمان خاندان اس امر کا اعتراف کرتے ہیں کہ وہ انہیں عرب تاجریوں کی  
اولادیں اور بیان کرتے ہیں کہ ان کے آباؤ اجداد صرف ساحل مالا بار پر نہیں رکے بلکہ تمام  
ملک کو عبور کیا۔ اور ہندوستان کے مشرقی سواحل تک پہنچ گئے جہاں انہیں مجبوراً قیام کرنا پڑا۔  
بعض حضرات کا یہ خیال ہے کہ اسی ہندوستان میں جوں کی وجہ سے ایک زبان بنگی  
تھی جو موجودہ اردو کی ماں تھی اور جس میں ایک ہزار ایک سو عیسوی سے قبل کتابیں بھی لکھی چاہکی  
ہیں یہ خیال کچھ قابلِ بحاظ نہیں ہے کیونکہ اردو ایک آریائی زبان ہے اور ان قدیم عرب ہنگڑی  
میں سے اکثر وہ نے ایک ایسی سر زین کو اپناوطن بنایا جہاں ڈراوڈی نباییں بولی جاتی ہیں  
اس کے علاوہ اگر یہ مان بھی لیا جائے کہ ان میں سے بعضوں نے مہاراشٹر میں قیام کیا تو اس  
قسم کے میل جوں کا نتیجہ ایک ایسی زبان ہوتی جو محض عربی اور مہاراشٹری غاصر پر بنی ہوتی۔  
حالانکہ اردو زیادہ تر فارسی سے متاثر ہوئی ہے نہ کہ عربی سے۔

### ۲

و دوسرا مقام جہاں مسلمان مقیم ہوئے سندھ تھا۔ وہاں بھی وہ سمندر سے داخل ہوئے  
مگر اس دفعہ ان کا مقصد تجارت کے بجائے اپنی معمونیات کو وسیع کرنا تھا۔ سندھ کی مکانی  
شہنشاہیت میں عمل میں آئی۔ اور اس وقت سے فویں صدی عیسوی کے وسط تک وہ اسلامی  
شہنشاہیت کے سمت مشرقی کا ایک صوبہ رہا۔

یہ واحد کہ مسلمان سندھ میں قریب چار صدیوں تک نشوونما حاصل کرتے رہے۔ بعض  
حضرات کو یہ خیال فائم کرنے کی طرف مائل کرتا رہا کہ وہاں انہیوں نے فتح ملک ایکہ زبان کی تیوڑی

جو اردو کی ابتدائی شکل تھی۔ مگر یہ خیال بھی اُہیں اسیاں کی بنا پر قابل قبول نہیں ہے جو چھٹے دہستان خیال کی مخالفت میں پیش کرنے کئے تھے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ سندھ میں ایک بڑا یقیناً ارتقا پاتی رہی۔ مگر وہ اردو نہ تھی۔ وہ اُس زبان کی قدیم شکل تھی جو آج سنہ می کہلاتی ہے۔

۳

مسلمانوں کی تیسری فتوحات فارسی گوازداد، محمود غزنوی اور اس کے ہمراہیوں کے ہمراہ علی میں آئیں جنہیوں نے پنجاب پر حملہ کیا۔ اور آخر کار وہ سویں صدی عیسوی کے او اخڑ میں اپنے قابض ہو گئے پنجاب سے ۹۳۷ھ تک ایک آزاد حکومت رہا جس کا دارالخلافہ لاہور تھا جب دہلی فتح ہوئی اور محمد غوری کے سپاہیوں نے اس پر قبضہ کیا تو پنجاب دہلی کا ایک صوبہ بن گیا لیکن اس سے پہلے کے دوسراں میں جب کہ پنجاب غزویوں کا جانے کے قرار تھا۔ ایک بین قومی زبان کا پیدا ہونا ضروری تھا۔ چنانچہ اسی واقعہ کی بنا پر پنجاب کے بعض جیہے ایویوں نے اس بات پر زور دیا ہے کہ اردو پر نسبت بر ج بھاشا کے قدیم پنجابی سے زیادہ مشتق ہے۔ انہیں میں سے ایک پروفیسر حافظ محمود شیرانی اسلامیہ کلخ لاہور نے اپنی کتاب "پنجاب میں اردو" میں اردو اور پنجابی دونوں سے متعلق بعض نہایت اہم اور پہلی کتابیں پر بحث کی ہے۔ اُن کے اہم سانی دلائل جن کی بنا پر وہ اردو کو پر نسبت بحاجطا کے پنجابی سے زیادہ قریب اور مشترک در قرار دیتے ہیں دو قسم کے ہیں۔

پہلی سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ پنجابی اور اردو وہ لوں لیکھتے ہی اصول کے تحت سانی۔ سخومی ارتقا پاتے رہے ہیں۔ فاصلہ مصنف نے اس سلسلہ میں کئی دوچھپ متنالیں اور وہ پیش کیئے ہیں۔ اُن کی دوسری ولیل سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اردو میں چند اجزا ایسے ہیں تک

## ہندوستانی کا آغاز

تو صبح صرف عہد حاضر کی پنجابی ہی کے مطابعہ اور اس پر غور و خوض کرنے سے ہو سکتی ہے نیز یہ کہ چند عناصر ایسے ہیں جن کا حوالہ سوائے پنجابی کے کسمی اور زبان میں نہیں۔ مگر یہ خصوصیتیں یاد لفظی حیثیتوں اور صوتی تغیرات سے متعلق ہیں جو خصوصیتیں راہ راست تعمیر زبان سے تعلق رکھتی ہیں ہم موجودہ اردو میں ان کا کوئی وجود نہیں۔ وہ صرف قدمی و کمی کا زمانہ میں نظر آتی ہیں۔ پروفسر شیرلی نے جو موارد پیش کیا ہے نہایت ہی مفید اور اردو کی تخلیق و آغاز سے متعلق مفہیمیوں پر پہنچنے کے لئے کافی مدد و معاون ہو سکتا ہے۔

۳

زبان اردو کا آغاز عام مسئلہ درائے کے مطابق اس وقت سے ہوتا ہے جب محمد خواری نے ۱۹۲۴ء میں دہلی کی سلطنت فتح کی۔ اور اس کے بعد اس حصہ تک میں ایک طویل عرصہ تک مسلمان خاندان حکمران رہے ہے متعدد مصنفوں کی یہ رائے ہے کہ اردو وہی میں غارسی اور ہندی کے میل جوں کا ایک فطری تیج ہے۔ نیز یہ کہ وہ عام طور پر محمد تعلق (۱۹۲۳ء) کے زمانہ میں بولی جاتی تھی جس کی فوجیں اس زبان کو دکن سے لے گئیں۔ یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ اس کا تعلق ان زبانوں سے ہے جوہی کے گرد و تواح میں بولی جاتی تھیں۔ یہ رائے بھی لکھتاً صحیح نہیں۔ اس میں بہت کچھ ترمیم کی گنجائش ہے۔

اردو کا سینگ پنیا و دراصل مسلمانوں کی فتح دہلی سے بہت پہلے ہی رکھا جا چکا تھا۔ یہ اور بات ہے کہ اس نے اُس وقت تک ایک مستقل زبان کی حیثیت نہیں حاصل کی جب تک مسلمانوں نے اس شہر کو اپنا پائے تھخت نہیں لیا۔ اردو اُس زبان سے مشتق ہے جو بالعموم نے ہند آریائی وور میں اُس

## ہندوستانی کا آغاز

حصہ ملک میں بولی جاتی تھی جس کے ایک طرف عہد حاضر کا شمار مختصر ہے اور دوسری طرف ال آباد۔ اگر یہ کہا جائے تو صحیح ہے کہ اور دو اُس زبان پر مبنی ہے جو پنجاب میں بارہویں صدی عیسوی میں بولی جاتی تھی۔ لگراں سے یہ توانا بت نہیں ہوتا کہ وہ اُس زبان پر بنی نہیں ہے جو اُس وقت دہلی کے اطراف اور دہلی کنگ و جن میں بولی جاتی تھی کیونکہ ہندوستانی دور کے آغاز کے وقت پنجاب کی اور دہلی کے نواح کی زبانوں میں بہت کم فرق تھا۔ لیکن اُس وقت کے اختلافات ظاہر کرنے والی بہت کم خصوصیتوں کا اس وقت تک پہنچا ہے یہ واقعہ دراصل بارہویں صدی عیسوی کے بعد کا ہے کہ موجودہ زبانوں نے ان اختلافات کی پروپریتی کی وجہ اسی وجہ سے جدا ظاہر کرتے ہیں۔

موجودہ زمانے میں یہ بینا مشکل ہے کہ کس تھیک تھیک وقت سے پنجاب کی اور نواح دہلی کی زبان میں فرق پیدا ہونے لگا۔ یقین ہے کہ فرق مسلمانوں کے قبضہ دہلی کے بعد سے شروع ہوا ہے۔ ابتداء میں وہ صرف ایک تدریجی تغیرت ہو گا۔ لگراخ کارآن دونوں متعاماً کی بولیوں کے درمیان ایک ایسا خلیج شامل ہوتا گیا کہ ایک پنجابی بن گئی اور دوسری کھڑی بولی۔ اردو نہ تو پنجابی سے مشتق ہے اور نہ کھڑی بولی سے بلکہ اُس زبان سے جوانی دونوں کی مشترک سرحد تھی اور یہی وجہ ہے کہ وہ بعض باتوں میں پنجابی سے ملناتا ہے اور بعض میں

حاشیہ صفحہ ۸۸۵) پروفیسر تیکلہ چہرہ جی نے اپنی کتاب "آغاز و ارتقاء زبان بیگانی" کے مقدمہ میں لکھا ہے بعد کے درکو "نیا ہندوستانی" قرار دیا ہے۔ اور ثابت کیا ہے کہ ہندوستان کی جدید زبانیں مستانہ کے بعد یعنی کی پہلی حصہ میں نہ ہوں پذیر ہوئی ہیں۔ (جلد اصفات، ۲۰۱۷)

کھڑی سے لیکن مسلمانوں کے صدر مقام صدیوں تک دہلی اور آگرہ رہے ہیں اس لئے اردو زیادہ تر کھڑی دہلی ہی سے منتشر ہوتی گئی ۔

یہاں ایک اور بات منظر رکھنی چاہئی کہ اردو پر یانگڑو یا ہریانی زبان کا بھی قابلِ لحاظ اثر ہے ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ زبان دہلی کے شمال مغرب میں انسالہ کے اطراف اُس علاقہ میں بولی جاتی ہے جو چنگاپ سے دہلی آتے ہوئے راستہ میں واقع ہے ۔ اور دہلی پر حملہ کرنے والوں یا وہاں کے حکمرانوں کے ہمراہ اسی علاقہ کے رہنے والے بہی و بیگناہ کی چیزیت سے دہلی اور اس کے نواحی میں اگر آباد ہوئے جس کا نتیجہ یہ واک فاتح و مفتاح کے میل جوں سے جوز بان بنتی چلی آرہی تھی اُس میں ہریانی عنصر بھی شامل ہوتا گیا ۔

ہمارے اس نظریہ کا فریدتبوت اردو کی دکنی شاخ پر غور و خوض کرنے سے بھی حصل ہوتا ہے جب شمال کے مسلمانوں نے دکن پر حملہ کیا تو وہاں اُن کے ساتھ وہی زبان گئی جو اسی خام تھی اور جس پر نواحی دہلی کی زبان کا پورا اثر پڑ نہیں پایا تھا ۔ یہ غیر خپتہ زبان دکن میں پھیل گئی اور بالکل نئے اصول پر مشتمل پانے لگی ۔ وہ اُن اثرات سے محروم رہی جو شمال میں اردو کی تشکیل کر رہے تھے اور جن کی وجہ سے وہاں اردو و فتح رفتہ کھڑی بولی سے قریب ہوتی جا رہی تھی ۔

# ہندوستانی کا ارفا

## سے مرکزی تقسیم، اختلاف کے اسباب

زبان ہندوستانی کا ارتقای پنجاب ہی سے شروع ہو چکا تھا لیکن اس کے ثانوی مدارج دو اپگریٹ اور دوکن میں تکمیل کو پہنچے دری میں یہ زبان سودھیرہ سو سال تک رہنے کے بعد گھبرات اور دوکن لگانے کرنے ہے اس عرصہ میں ہر یا نوی اور ایک حد تک برج یہاں شا اور اس کی عام بول چال کی شکل کھڑی بولی کے اثرات اُس پر کارگر ہو چکے تھے مگر وہ موخر الذکر سے پوری طرح متاخر نہ ہونے پائی تھی گجرات اور دوکن میں جب بھیلیتے لگی تو شمال اور دوکن گجرات سیاسی اتنا کی بناء پر ایک دوسرے سے جدا ہو گئے تھے۔ اور ان کی اس سیاسی جداگانی نے ہندوستانی زبان کو خاص طور پر تاثر کیا۔ یعنی ہندوستانی میں جدا اجداد اشاخوں میں بٹ گئی اور یہ یقینوں شاخیں سدیوں تک نہ صرف آزاد اور علیحدہ رہیں بلکہ انہوں نے مختلف ارفا حاصل کیئے۔

جب دوسری شاخ کھڑی کے اثر ہے جو یہی تو اُس کا لازمی تھا جو یہ تھا کہ وہ شمالی سے جدا ہوئے جائی تھی یہاں پر اس نے بہت سی وہ خصوصیتیں محفوظ رکھیں جو آج تک بھی سے مشاہدہ ہیں۔ یہی دراصل وہ راز ہے جو شمال اور جنوب کی اردو میں اُن تک اختلاف کی

باعث ہے۔

اس ہم سانی سبب کے علاوہ اور ہم اساب ہیں جن کی وجہ سے ہندوستانی تین مختلف مقامات پر مین جدا جدا ارتقا حاصل کرتی ہے۔ ہم پہلے دکن کے جدا ارتقا کے اساب ہیں ان بیان کرنے ہیں کیونکہ وہی سب سے اہم ادبی مرکز ہے اور وہیں کی ادبی پیداوار نے شمال میں بھی ہندوستانی کے لئے اپنی زبان پہنچ کے اساب ہیں کیے اس کے علاوہ دکن ہیں جن اساب کی پناہ پر ہندوستانی زبان تحریر کے لیے مستعمل ہوئے گئی تقریباً اسی نوعیت کے اسab گرامات کی ہندوستانی کے متعلق بھی ہیں۔ دکن ہیں ہندوستانی اس لئے جدا ارتقا پائیں اور تصنیف و تالیف کے لیے مستعمل ہونے لگی کہ:-

۱۔ جو لوگ سلطان علاؤ الدین خلجی اور اس کے شہود پر سالار جنگ کافور کے ہمراہ ۱۳۲۸ء میں اور خاص کر محمد علیؒ کے ساتھ ۱۳۲۹ء میں دکن پہنچے ان کی زبان جدیسا کہ بھی بیان گیا گیا ہے پاکل ابتدائی اور غیر معین یا اثر پذیر حالت میں تھی چنانچہ یہی غیر معین اردو دکن کے ان سماں میں اشتاعت پائی جو یا تو وہیں کے اصلی باشند سے تھے یا ایرانی اور عربی جہاڑیں کی اولاد سے تھے مگر جب ہندوستانی سلطنت کے قیام ۱۴۵۰ء کے بعد دکن اور شمال سیاسی حیثیت سے ایک دوسرے سے جدا ہو گئے تو ان دونوں مقامات کی زبان کے اخواکا شیزار، بھی بکھر گیا اس میں ان جگہوں کے نئی سلسلہ ہمایوں نے بھی کافی حصہ لیا ہے۔ شمال (یاد و آہنگ) و جن جو ہندو مسلم اتصال کا رہے بڑا مرکز ہے) میں ہندوؤں کی صرف ایک ہی بولی تھی مگر دکن میں مختلف زبانیں مستعمل تھیں جن میں کوئی آسیا میں تھی تو کوئی دراوڑی۔

پس اروجہاں شمال میں ایک خاص زبان سے مالا مال ہو رہی تھی دکن میں بھی ہمایہ

## ہندوستانی ارتقا

زبانوں سے کسی طرح سے مستفیض نہیں ہو سکتی تھی کیونکہ شمال کی زبان مانند کے لحاظ سے اردو کے قریب تھی اس کے بخلاف دکن کی زبانیں ایک تو متعارض تھیں اور وہ سرے لسانی جنیتیں آپس میں مختلف اور اردو سے بہت وروتھیں۔

۲. فارسی اور ترکی بولنے والے حمالک سے دکن بہت دور تھا اس کے علاوہ ان سے کوئی سیاسی تعلق بھی نہ رکھتا تھا اس کے بخلاف شمال پر ہمیشہ ان اجنبیوں کے حلقے ہوتے رہے قطب الدین ایوب (۶۰۷ھ تا ۶۱۸ھ) سے بہادر شاہ طفر (۶۳۷ھ تا ۶۵۶ھ) تک قریب قریب ہر حکمران خاندان غیر ملکی تھا ان کی زبان رعایا کی زبان سے مختلف تھی۔

دکن کی سلطنتوں کے بانی شمالی حکمران سلسلوں کے بانیوں کی طرح نووارہ ترکی یا ایرانی نہیں تھے دلی میں قطب الدین ایوب سے بہادر شاہ طفر کب جنے شاہی خاندان سے سب یکے بعد دیگرے ان شمال مغربی حملہ آوروں میں سے تھے جن کی زبانیں ہندوستان کے لئے اجنبی تھیں۔ کئی سلطنتوں کے بانی وہی تھے جو دکن یا ہندوستان میں ایک دست سے قیم تھے اور ہندوستانی زبان و طرزِ حاشر سے ماؤں تھے دکن کی ہی سلطنت بہمنیہ کے بانی حسن کی انسیت تو ہر شخص جانتا ہے کہ وہ ایک بڑیں کا فلام تھا اس کا ہندوستانی نہ جانا اسٹری طرح تسبیح خیز ہے جس طرح تیمور کا ہندوستانی سے واقتہ ہوا۔

بہمنیہ کے زوال کے بعد جب دکن میں جدید حکومتیں قائم ہوئیں تو ان کے بانی بھی اکثر وہی تھے جو بہمنیہ دربار میں چون سے پرورش پا چکے تھے اور جن کا ہندوستانی سے ناواقف رہنا مجبال تھا سلطنت احمد نگر کا بانی تو خود ایک نو مسلم تھا۔ قدیم فارسی تاریخیں شاہ بہمنیہ کو گورنمنٹ اور ہندوی (یعنی اس عہد کی اردو) کا اچھا ہر تھا۔ حادل شاہی خاندان کیلئے

## ہندوستانی کا ارتقا

ایک طالب اور مرمدہ امیر بکٹ راؤ کی لڑکی تھی اُس کے بطن سے یوسف عادل شاہ کتیں لڑکیاں اور ایک لڑکا پیدا ہوا۔ لڑکا اسمیں عادل شاہ تھا جو باپ کے بعد باہشاہ ہو اور جس کی اولاد نے آخریک بیجا پور پر باشہ ہست کی تینوں لڑکیوں میں سے ہر ایک کسی دکنی باشہ سے بیانی گئی مثلاً۔ میرم سلطان بہان نظام شاہ والی احمد نگر سے اخیزی سلطان علاء الدین عادل شاہ ولی بلڑتو اور بنی بیستی سلطان محمود شاہ ہمنی کے لڑکے سے بیانی گئی۔

لکھتے راؤ کی لڑکی پوچھی خانم کے علاوہ عادل شاہی خاندان میں اور بھی ہندو رانیاں بھی ہندو ریاستوں سے حاصل کی گئی تھیں۔ ان میں بہنھارانی کا نام خاص ٹوپر قابل ذکر ہے جس نے محمد عادل شاہ جدیے جلیل القدر حکمران کا ول مود لیا تھا اور جس کی خاطر باشہ نے اپنے مشہور و حروف آثار محل میں جو نقش و نگار تیار کرائے تھے وہ آج تک بیجا پوری ذوق فنون الحیفہ کی یاد را مذکور ہے۔ ۲۔ حکمران سلاطین کے بانیوں کے علاوہ شمال کے بالعموم تمام باشہوں کی زبان فارسی یا کوئی اور بیرونی زبان تھی مگر مغلوں سے محمد شاہ تک ولی کے کسی باشہ نے ہندوستانی میں نہ نظر کی یا نظر میں کم اس کے خلاف دکن میں کوئی باشہ مغل اقبال شاہیوں میں محمد قلی، محمد عبدالعزیز اور ابو الحسن اور عادل شاہیوں میں ابو ہمیشنا نی، علی خانی اور سکندر ایسے گزرے ہیں جن میں سے اکثروں کی ہندوستانی نظم و شراس و قفت بھی موجود ہے۔

باشہوں کے علاوہ شمالی سلطنت کے امرا اور علاو فضلائی بھی ہندوستانی زبان کے ارتقا میں بہت کم حصہ لیا۔ ان پر جو شیہ فارسی اثر غالب رہا اس کی وجہ یہ تھی کہ جب بھی ترکستان ایران یا افغانستان میں کوئی سیاسی انقلاب ہوتا یا تباہی آتی تو وہاں کے باشندے پہاڑ بینے کیلئے یا تلاش معاشر کی خاطر ہندوستان ہی کا رخ کرتے چنا چھوئے آئے ورن ان کی گلزاریاں ہندوستان میں

واصل ہوتی رہتی تھیں اور پونکہ وہی کے ایروں اور قدر و اون کے وسخانوں کی وسعت میں اس وقت تک کوئی کی نہیں ہوئی تھی اس لئے سب کے سب وہی جنم جاتے اور چونکہ بہانہ میں ایں ان نوپاروں کے مقابلہ میں باخصوص چہاں تک زبان و محاورہ کا تعلق ہے اپنے تیس کم درجہ سمجھتے تھے اس لئے ان کا یہ احساس پستی (INFERIORITY COMPLEX) نہ اڑھنے کے لئے سرکار و دربار میں بڑے بڑے رتبے حاصل کر لینے کا موقع پیدا کر دیتا۔ اس طرح وہی کے درباروں نے ہندوستانی کے ارتقا پر کوئی محتمنا فڑھنیں کیا۔

۳۔ شمال مغرب کی جانب سے اکثر جملے ہی ہو کرتے تھے جن کا سلسلہ احمد شاہ درانی کے پیشوں جملے (۱۰۵۷ء) تک برابر جاری رہا۔ یہ تمام حملہ اور غیز بامیں بولتے تھے۔

الشہ کی سیاسی مداخلتوں کے سوا علی و ادبی فضای میں بھی ہر وقت ایرانی اٹھاں وال رہتا تھا شاہی درباروں سے محمد شاہ کے زمانہ تک بالعموم تھیث ایرانی شاعر اور عالمگران بہامی میں حاصل کرتے رہتے تھے۔ پر دیسی شعر کی قدر و فخر میرو سودا کے زمانہ تک جاری تھی فارسی میں ایروں اور عالموں کی اس آئے دن کی درآمد اور اقتدار و اشرکائی تھی ہے وہاں شمال میں فارسی افغان اور لازمی ہو گئی۔ اگر کبھی ہمlett پاک فارسیت کا پیدا کیا ہوا زخم مندل بھی ہونے پاتا تو پھر فارسی زبان بولنے والوں کا ایک ایسا حملہ ہوتا کہ وہ زخم افسوس نہ ہرا ہو جاتا۔ اس طرح سے شمال کی ہندوستانی میں ایک مستعمل اور علی و ادبی زبان کی حیثیت سے کوئی ترقی نہ ہو سکی البتہ فارسی اور ترکی الفاظ اس میں داخل ہوتے گئے۔

وکن فارسی گو ممالک سے نسبتاً دور تھا۔ یہ نہیں کہا جا سکتا تھا کہ وہاں ایرانی نہیں کئے مگر جب انہوں نے دیکھا کہ وہاں بادشاہ اور امرا بھی ہندوستانی زبان استعمال کرتے ہیں تو

## ہندوستانی کا ارتقا

انہوں نے بھی اس کے استعمال کو اپنے لئے باعث نہیں و مارنے ہیں سبھا اس کے علاوہ بیانیں ثابت کرتی ہیں کہ دکن کے علاوہ زیادہ تر دیسی ہی ہوتے تھے جو دیسی نہ ہوتے وہ دلیسوں کی تغیریم کی خاطر دیسی زبان ہی میں لکھنے کی کوشش کرتے اس کی واضح مثالیں حضرت خواجہ بندر<sup>رواہ</sup> اور میراں جی شمس العشار کی بزرگ مرتیسوں کے علاوہ عبدال مصنف ابراہیم نام کی شخصیت بھی ہے جو درصل ولی کا رہنے والا تھا اور ارد و شعرو و سخن کی قدر و منزلت کی شہرت سن کر بجا پور پہنچ گیا تھا۔

شمال میں ہندو اور مسلمان جہاں درباروں اور مجلسوں میں فارسی گوئی پر محروم تھے بازانہ<sup>رواہ</sup> اور عام مقامات پر ہندوستانی ہی بولتے تھے جس کی وجہ سے روزمرہ کی زبان میں آنکھ ہوتا گیا دکن میں اس قسم کے ارتقا کے لئے کراٹیں تھیں کیونکہ ہندوستانی ناؤ جو دکنی صدیوں کی علی سر پستی کے دکنی ہندوؤں کی مقامی بولیوں سے مختلف تھی وہ اپنی دیسی بولیوں کو اس میں یا اس کو اپنی بولیوں میں ضم نہ کر سکے جیسا کہ شمال کے ہندوؤں نے کیا۔

مغلیہ سلطنت کے آخری زمانہ میں شمال میں ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کی زبانیں (یعنی کھڑی اور اردو) صور ایام کے ساتھ غفل مل کر ایک ہو گئی تھیں لیکن جہاں دو ایک کے ہر ہندوؤں نے ایک طرف مسلمانوں کی لائی ہوئی زبان کو ماں کل اپنا بنا دوسری طرف اپنی اپنی زبانیں پڑھا شاکو ترک کر کے فارسی پر اصنیف فتاہیں شروع کی چنانچہ ان کی اس فتنی تخلیل سے اُن کی روزمرہ کی زبان کو ہر ہفت بتاترک کیا اس کے بخلاف دکنی ہندو اگر فارسی اصنیف فتاہیں کرنے چاہتے تو انہیں اردو کے علاوہ ایک اور اچنی زبان بھی سمجھنی پر تھی۔

ایک دوسری زبانی کے لئے ایک دوسری زبان بھی کہا جاتا ہے اسی کا اثر یہ ہوا کہ دکنی

## ہندوستانی کا ارتقہ

ہندوستانی کے لفظی خزانہ میں بیرونی یا فارسی عناصر کا اضافہ نہ ہو سکا جو کچھ بیرونی عنصر ابتداء سے جزو زبان ہو گیا تھا وہی باقی رہا اور اس میں بھی شکلؤں کے حافظت سے بہت کچھ تبدیلی پیدا ہوئی تھی جس کا ذکر آئندہ مفصل میں کیا جائے گا۔

اس وقت تک جو اور ہندوستانی کی ان دونوں اہم شاخوں کے باہمی اختلاف کی نسبت پیش کئے گئے وہ اس نتیجہ پر پہنچاتے ہیں کہ شمالی ہندوستانی پر کھڑی کا ایسا گھر اثر مرسم ہوا کہ اس کی بہت سی ابتدائی یا اصلی خصوصیتیں مفقود ہو گئیں اور جو کچھ باقی رہیں وہ منحصر شدہ حالت ہیں ہیں اس کے برخلاف دکنی میں قدیم سے قدمی شکلیں اور خصوصیتیں باکل حفظ ہیں جن کی بنا پر وہ جدید پنجابی سے بہت کچھ متفاہی ہے۔

شمالی زبان پر فارسی اثر چاگیا لیکن دکنی اس سے محفوظ رہی ڈراوڈی زبانوں کا اس پر کچھ اثر پڑا اور وہ بھی محدود ہے صرف بول چال کے لفظی خزانہ تک ابتدۂ وہ وقت قریب آ رہا ہے کہ جکبیاتی یا سائنسیک طور پر دکن اور شمال کے اردو بولنے والوں کے اعشارے مجاہد کا تجزیہ کیا جائے گا، ان کی گفتگو اور لب و لہجے علی صوتیاتی گرد و نہ پر قلبند کر لیا جائے گا، اور تھیک تھیک طریقے سے یہ علوم ہو سکے گا کہ دکن کے ہندوستانی بولنے والوں کا لفظی ہیاں کے ڈراوڈی زبانیں بولنے والوں کے تلفظ سے کس تدریج سے ہے اور شمال کے ہندوستانی بولنے والوں سے کتنا عائد اس قسم کی تحقیقات اضلاع اور ویہاٹ کے باشندوں اور شہروں کے بینے والوں کی زبان کے درمیان بھی کافی فرق پیش کریں گی۔ اور یہ ظاہر ہے کہ الگ معیاری دکنی کی خصوصیات معلوم کرنی ہوں تو وہ دیہاتیوں ہی کی اردو میں میں گی کیونکہ وہ قدیم اردو کی محفوظیتین شکل ہے۔ تعلیم یافتہ اصحاب یا شہروں کے باشندے عہد حاضر میں

---

---

ہندوستانی کا ارٹت

شمال کی ہندوستانی سے بہت متأثر ہو گئے ہیں۔

---

# اُبی بولیاں

## گجراتی، دکنی، هندوستانی

اگر کوئی زبان قسم تسلیم کی آئے مہوار لکھنے والے دور راز مالک میں بولی جاتی ہو، یا اس کے بولنے والے جدا جدا حکومت و سیاست کی سماں بایہوں تو اس زبان کا ایک سیزیز یا اپنے بولنے پرنسپل ہو جانا ضروری ہے، اور یہ بھی ضروری ہے کہ ان ممالک پر حکومت نوں کے اپنے بیان جغرافیائی یا سیاسی و معاشری جیشیت سے جتنا احتلاط ہو تو اس کا انتہا۔ بسا سے ای، اس کے پاشندہوں کی فہریت اور زبان میں بھی فرق ہو جائیا پسکھ اس کا پیہہ سے ہماری ہندوستانی زبانی اور زبان میں صوتی اور لسانیاتی نقاٹ افڑتے جداگانہ خصوصیتوں کی مالک ہے۔

پشاور کی ہندوستانی کالج و لیج اور لفظی نہزادہ راس کی ہندوستانی سے بالکل جدا ہے۔ یہی حال مکملتے کی ارواد اور بھائی کی اردو کالج گجرات اور دکن کی بولیاں ہیں اور لکھنؤی بولیوں کے کافی اختلاف رکھتی ہیں خود ملی اور لکھنؤی مقالہ ایک ووسیع سے زیادہ ورزہ بین لسب و لہجہ روزہوں اور مجاہروں میں ایسی معاشرت رکھتے ہیں کہ آج تک ان کے مختلف فیلم مسائل تصفیہ نہ پا سکے۔

لیکن ہندوستانی کی متعدد علاقوں کی جدا جدابولیوں کو کوئی ایمیت حاصل نہیں ہوتی کسی زبان کی مختلف شاخیں اُسی وقت ایسی بھی جاتی ہیں جب وہ تحریر کے لئے مستعمل ہو جائیں اس معیار کے لحاظ سے ہندوستانی کی صرف تین شاخیں قابل ذکر ہیں۔ ۱۔ گجراتی، ۲۔ دکنی، ۳۔ دوآپہ کی اردو۔

گجرات بھی دکن کی طرح تعلقوں کے عہد حکومت میں دہلی کی اطاعت سے آزاد ہو گیا تھا اور وہاں بھی ایکسا آزاد حکومت کے ساتھ ساقدار وزبان ترقی کرنے لگی تھی جس میں تصنیفی بھی کی گئیں۔

گجرات میں اردو نا اس قدر جلد ترقی پا جانا کئی اسباب کی بناء پر تھا دکن کی طرح یہاں بھی فارسی کا اثر و آپہ سکے مقابلہ میں بہت کم پھیلتا پایا۔ اس کے علاوہ الگ گجرات کے اہل فلم فارسی کے علاوہ کسی اور زبان میں لکھنا چاہئے تو وہاں کوئی دلیزی زبان ایسی نہ تھی جس میں وہ لکھ سکتے گے جراتی، خود اس زمانہ میں ایک اوپی زبان نہیں تھی ہندوستانی ہری ایک ایسی قسمی بولی تھی جو ہندوؤں اور مسلمانوں کے آپس میں مشترک تھی اور جب مسلمان صوفی اور بزرگ اپنے خیالات کی تلقین اور تسلیخ کرنا چاہئے تو انہیں لازماً اسی زبان کو استعمال کرنا پڑتا۔

گجرات کی ہندوستانی جس کو جلد اپنی تحقیقیت حاصل ہو گئی ایک حد تک راجستانی خاندان انس سے متاثر ہوئی تھی جس کا ثبوت ان خصوصیات میں ملے کا جو دکن اور گجراتی کے اختلاف ظاہر کرنے کے لئے ابھی پیش کی جائیں گی۔

اس زبان کے اوپی نوئے پورپ کے کتب خانوں میں موجود ہیں اُن پر اس وقت تک حکمی تحقیقات نہیں کی گئی ہیں ایک کتابی "خوب تر نگاہ" (ستھان) موالیہ میان خوب تر نگاہ کا

رائم نے اپنے پیرس کے زمانہ میں سانیاتی تجزیہ کیا تھا اس کے نتائج کی پہلی قسط پیرس کی مشہور سانیاتی مجلس (Societe Linguistique de Paris) کے جزویہ میں شایع ہوئی۔ یہاں صرف اس امر کا اطمینان ضروری ہے کہ گجراتی اردو جس طرح دو آپ کی زبان سے مختلف ہے وکنی سے بھی ایک حد تک جدا ہے چونکہ عام طور پر یہ سمجھا جاتا ہے کہ وکنی اور گجراتی ہندوستانی ایک ہی ہے اس لئے یہاں اس کے متعلق صرف چند صوتی اختلاف استھیں نظر کئے جاتے ہیں گجراتی اور وکنی کے لسانی اور صرفی و خوبی اختلافوں کی تفصیلی بحث ہمارے اُس محتال میں شامل رہے گی جو مستقبل قریب میں شایع کیا جا رہا ہے۔

۱۔ قدیم ہند آریائی زبانوں میں حروف گجر کا استعمال بہت کم کیا جاتا تھا چنانچہ یہ خصوصیت گجراتی ہندوستانی میں بہت نمایاں ہے اگرچہ وکنی میں بھی کبھی کبھی ایسی مثالیں ملتی ہیں لیکن اس خصوصیت کے ساتھ نہیں مٹلا ہب مدد کہتے ہیں:-

- ۱۔ پیلائی نہ بات (یعنی کہ مخفی میں بات) ۲۔ ان بولوں شروع کیا (ان اندازو شروع کیا)
- ۳۔ کس کام نہ ہو سے (کسی سے کام نہ ہوے) ۴۔ ہر بھائیں کھیا (ہر طرح سے کھا)
- ۵۔ دل پھیل (دل کے پھیپھی) ۶۔ اس کا گھیں (اس کے آگے)۔
- ۷۔ جس صفات (جس کی صفات) ۸۔ اس کی تفصیل (اس کی تفصیل)
- ۹۔ تیس مار (جب کا مار) ۱۰۔ جذہ خالق (جن کو خالق)
- ۱۱۔ جو حروف گرجی ہندوستانی میں مستعمل نہیں ان میں سے بعض اسیے ہیں جو وکنی میں نظر نہیں آتے۔ یعنی۔ مانہ منہ، ماہی، وہیں وغیرہ مثلاً ۱۔ گنتی ماہہ ۲۔ قید و ملنہ نہ بجگہ منہ۔ ۳۔ مُنہ منہ۔ ۴۔ سبٹہ (جستہ) ماہی ۵۔ سرس توہین، مغلیہ توہین۔

## اوی بولیان

دکنی میں ایسے موتھوں پر منے یا میں استعمال ہوتا تھا۔ واضح ہو کہ یہ موخر الذکر حروف جو گجراتی میں بھی مستعارہ بالا کے علاوہ موجود تھے۔

۳۔ گجراتی میں سوں، تھیں، تھے، تھیں کے علاوہ ایک مشکل دوسرا "بھی" اُجھتی جو دکنی میں اب تک لفڑ سے نہیں گذری مثلاً پہلوں سوت (پہلے سے) نہایت سوے (کشت سے)

۴۔ گجراتی ہندوستانی میں عام لفظوں اور خاص کر افعال کے آخری حروف علت انھی رہ جاتے ہیں مثلاً

| گجراتی      | دکنی        | گجراتی          | دکنی          |
|-------------|-------------|-----------------|---------------|
| میرا کہناں  | میرا کہنا   | لٹنین ٹلنین باج | لٹنے جلنے باج |
| دیکھاں دیوے | دیکھنے دیوے | ٹنین            | منے           |
| چلنیں چلنیں | چھلنی       | غوبن            | خوبی          |

۵۔ بعض الفاظ کا ارتقا دکنی اور شمالی ہندوستانی میں ایک طرح پر ہوا اور گجراتی میں

وکسرے کی طرح پر مثلاً۔

| دکنی اور شمالی | گجراتی | دکنی اور شمالی | گجراتی  |
|----------------|--------|----------------|---------|
| کتے            | کوتا   | ٹھکنا          | ٹھکا کا |
| کھل            | کال    | کھٹنا          | کھٹا نا |
| کھٹکا          | کھٹا   | پھر            | پھیر    |

۶۔ بعض الفاظ کے متعلق بھی گجراتی حکمرانوں میں بھی مواد حاصل ہوتا ہے۔

|                     |                   |
|---------------------|-------------------|
| ۱ - سوے (سب)        | ۲ - داؤن (دامن)   |
| ۳ - دہڑوں (دلوں)    | ۴ - چھان (چھانوں) |
| ۵ - بروپا (بھروپیا) | ۶ - کھونا (کونا)  |
| ۷ - آتو (آٹو)       | ۸ - گلٹ (فضل)     |
| ۹ - پیست (پیسید)    | ۱۰ - الکی (الگ)   |

بھارت میں ہندوستانی زیادہ عرصہ ناک اشونا نہیں حاصل کر سکی کیونکہ اگر کے رذائیں  
بھارتی ہیں، یہ سلطنت کا ختم ہو گئی جب یہ علاوہ مخلی صوبہ بن گیا اور ہندوستانی کے قدر دن  
باتی نزد ہے تو یہاں کے اکثر شاعر اور باب علم و فضل دکن اور خاص کر بھاپور چلے گئے چنانچہ  
اسی وقت سے بھارتی ہندوستانی کی اہمیت بھی باتی نہیں رہی۔

اس سلسلہ میں یہ واقعہ ضرور تقابل ذکر ہے کہ بھارت کی سلطنت کا ختم ہونا دکنی ہندوستانی  
کی ترقی اور اشونا کے لئے مفید ثابت ہوا کیونکہ تو وال سلطنت کے ساتھ ہی دہان کا علی وادی  
شہزاد بھرگیا شاعر اور دویب بے مر و سامانی کی حالت میں ادھر اور ہمارے ماں ہے پھر نے لگے  
ایسے نازک موقع پر دکن کی ایک سلطنت بھاپور کے حکمران ابراہیم عادل شاہ نانی نے فیاضی اور  
عینی لعنی دکھائی اس نے اپنے آئیوں کو بیش بہائی اور سوفات دیکر بھارت رو ان کیا کہ  
دہان کے علاوہ شاعر کو بھاپور کے درباریں آنے کی دعوت دیں چنانچہ خود سے ہی عرصہ کے بعد  
بھارت کی ادبی عظمت کا پرجم بھاپور پر اپنے لگا مشہور و معروف سرستیوں کے علاوہ اکثر عام  
لوگ بھی بھاپور آئے تھے اور ان بھرگیوں کا اس قدر اثر نہ گیا تھا کہ بعض دینی مصنفوں بھی انہی بھارتی ہندوستانی کو بھرپور کے نام سے یاد رکھتے ہیں۔

وکنی ہندوستانی کے ارتقا کی بحث میں اس واقعہ کی طرف اشارہ کرنا بھی ضروری ہے کہ ابراہیم عادل شاہ ننانی ہتھی کے عہد میں گجرات کے علاوہ دو آب کے جھی ارباب علم و حکومت لیکن پہنچنے کیونکہ اس بادشاہ کو موسیقی اور ہندوؤں کے علوم سے لچپی تھی اس کے دربار میں ان علوم و فنون کے جو ماہر ہندوستان خاص سے آئے تھے وہ یا تو برج بھاشا کے شاعر اور موسیقی دان تھے یا ان کی زبان پر برج بھاشا کا بہت اثر تھا جن پڑھنے خواہ ابراہیم نے برج بھاشا سیکھی اور اس کی کتاب "نورس" اسی زبان میں ہے۔ بادشاہ کے اشاغت کا اثر عالموں اور شاعروں پر بھی پڑا اور ان کی زبان جہاں گھر تھی سے متاثر ہوئی تھی برج بھاشا کے اثرات بھی قبول کرنے لگی تیجھے یہ تو اک اس دور سے وکنی شاعروں کے کلام میں برج بھاشا کے ایسے ایسے الفاظ اور تکمیل ہوتے لگیں کہ سرسری تلفظ ائمہ والائش فکل کہہ سکے گا لہ وکنی اور وکنی سو سال انک برج کے اثر سے محفوظ رہی چکی ہے۔

لیکن برج بھاشا کے اس خارجی اثر کے باوجود شمال اور دکن کی ہندوستانی بولیاں متحداً اصولی اختلاف ہیں جہاں ہم نے گھر تھی اور وکنی کے آپس کے اختلافات کے کچھ منونے ہیں کئے ہیں ضروری ہے وکنی اور شمالی کے فرق بھی ظاہر کرو یہے جائیں۔ گھر تھی کے بعد صرف کنی ہی ہندوستانی کی لیکن بھی دنی بولی تھی جس میں سو سو سو سال تک اوب پیدا ہوتا رہا۔ دکن کا اوب

اہ بھی جنہاہ پیش تھے جاپور کے ایک اور شاعر کا کلام دستیاب ہوا ہے جو دو آب کا رہنے والا تھا اور ابراہیم عادل شاہ بیان ہندوستانی کی صریحتی کا شہرہ نکر دکن آیا تھا۔ اس کا مخصوص عیندیل ہے اور اس کی کتاب ابراہیم نامگہ سالم ہندوستانی بابتہ ماہ سلطنت میں ایک مضمون شایع ہو چکا ہے۔

بُجھات سے زیادہ عالی شان ہے اور اسی کی وجہ سے "ہندوستانی" شمال میں بھی ادبی زبان بنتی ہے۔ دکن اور شمال کی بولیوں کے فرق "ہندوستانی صوتیات" میں تفصیل سے معلوم ہیں یہاں تم نمونہ کے طور پر صرف چند امور کا ذکر کریں گے ۔

### تلخیط کے اختلافات

حروف عللت دکنی ہندوستانی میں ایک خاص حروف عللت ایسا ہے جو شمالی میں نہیں پایا جاتا۔ اس حروف عللت کا تلفظ نہ تو معمولی بیش کی طرح ہے اور نہ وہ معروف کی طرح اس کا مخرج ان دونوں کے درمیان ہے یہ آواز دراوڑی ہے اور اکثر انہی لفظوں میں پائی جاتی ہے جو اسی خاندان کی زبانوں سے اردو میں داخل ہو گئے ہیں مثلاً پٹا (چھوکرا) دُبا (دُبا) بُرا (تُونی) کُپا (کُپی) وغیرہ ۔

اگر کسی لفظ میں دو یہ حروف عللت ہوں تو دکنی ہندوستانی میں پہلے کا ماذ چھپو۔ لیکن حرف عللت کی طرح کیا جانا ہے مثلاً ۔

آدمی > ادھی

اسمان > اسماں

بھیگنا > بھگنا

سوگھنا > سُکھنا

لہ اس موضع پر آئندہ تفصیل سے بحث کی جائے گی ۔

تم دیکھو "ہندوستانی صوتیات" صفحات (۲۹، ۳۰)

تمہارے ذکر میں پروفسر احمد بولینورٹی نے "زبان اور ادبی" میں بھی اس کے وجود کی توثیق کی ہے ۔

## اپنی بولیساں

واضح ہو کہ آخری دو مثالیں اس بات کو ظاہر کرتی ہیں کہ وکنی نے ان لفظوں کا اصلی پراکریتی تلفظی آج تک محفوظ رکھا ہے۔

حروف صحیح۔ ۱۔ عربی حرف قاف کا تلفظ ہندوستان کے لئے اجنبی ہے اس لئے وو آبہ کے اردو بولنے والوں کے علاوہ دوسرے مقامات کے اردو و ان اس کا صحیح تلفظ ہمیں کرنا پڑتا ہے پنجابی یہ "وک" کی طرح بولاجاتا ہے اور دکن میں "خ" کی طرح۔

۲۔ پراکرت میں جی لفظوں میں ابتدائی آواز و ندایتی اور لفظ کے درمیان میں کوزی تو ایسے لفظ کا ارتقا و آبہ کی اور دکن کی بولیوں میں جدا جادا طریقہ پر ہوا۔ دو آپ میں ابتدائی و ندایتی آواز بھی کوزی میں گئی۔ اس کے بخلاف دکن میں اصلی تلفظ باقی رہا۔ مثلاً

| دکن   | دو آبہ | دکن   | دو آبہ |
|-------|--------|-------|--------|
| ٹکڑا  | <      | ٹکڑا  | ٹکڑا   |
| ٹھٹڑا | <      | ٹھٹڑا | ٹھٹڑا  |
| ڈیرہ  | <      | ڈیرہ  | ڈیرہ   |

۳۔ وکنی زبان میں ایک اور قدیم خصوصیت محفوظ رہی پراکرت میں جن الفاظ کے درمیان ہیں دو ہر سے حرف صحیح تھے برج بجا شا اور کھڑی میں الگ ہے ہو گئے۔ اس طرح سے جب ایک حرف صحیح کم ہو گیا تو لفظ کا وزن فائم رکھنے کے لئے حرف علت طویل بنادیا گیا دو آبہ کی اردو میں یہی خصوصیت پیدا ہو گئی اس کے بخلاف دکن میں اکثر الفاظ اصلی حالت میں فائم رہے۔ مثلاً

| دکن  | دو آبہ | دکن  | دو آبہ |
|------|--------|------|--------|
| چننا | <      | چونا | پھنکا  |

اس قسم کے لفظوں کے علاوہ دکنی زبان میں بہت سے لفظ ایسے ہیں جن کے درمیان میں دوسرے حروف صحیح ہیں حالانکہ وہی الفاظ شمال میں ایک ہی حرف صحیح سے محفوظ ہوتے ہیں۔ مثلاً

|     |        |     |        |
|-----|--------|-----|--------|
| دکن | دو آبہ | دکن | دو آبہ |
| نگ  | نک     | ڈلی | ڈلی    |
| ملا | جوا    | ملا | جوا    |

ا۔ ان دونوں بولیوں میں نفسی حروف صحیح کے تلفظ میں بھی متماثر ترقی پایا جاتا ہے۔

مثلاً: ۱۔ درمیانی حرف "دھ" دکن میں "د" محفوظ ہوتا ہے۔

|      |        |        |        |
|------|--------|--------|--------|
| دکن  | دو آبہ | دکن    | دو آبہ |
| سمدی | سمدھی  | بندھنا | بندھنا |
| کیدر | کھڑر   | سادو   | سادھو  |

ب۔ اسی طرح حرف "ڑھ" "وڑھ" محفوظ ہوتا ہے مثلاً

|       |        |       |        |
|-------|--------|-------|--------|
| دکن   | دو آبہ | دکن   | دو آبہ |
| گڑا   | گڑھا   | چڑاو  | چڑھاو  |
| برائی | برھائی | سیڑھی | سیڑھی  |

ج۔ غیرنفسی درمیانی "ٹھ" دکن میں "ٹھ" محفوظ ہوتی ہے مثلاً

|      |        |      |        |         |         |
|------|--------|------|--------|---------|---------|
| دکن  | دو آبہ | دکن  | دو آبہ | دکن     | دو آبہ  |
| لٹھو | لٹو    | الٹا | الٹا   | پلٹھانا | پلٹھانا |

اسی طرح کے اور کئی صوتی اختلافات ہیں گیریاں انوں کے طور پر صرف چند نہیں کردے لکھتے ہیں۔ اپ انسانی اور صرفی و خوبی اختلافات ہیں جنہیں تبلیغ کی جاتی ہیں۔ ان کی تفصیل ہندوستانی صورتیات کے صفحات (۲۰۳ تا ۲۰۷) میں مذکور ہے

## ادبی بولیوں

۱۔ دکن کے بیسیوں الفاظ اور محاورے ایسے ہیں جو شمال میں مستعمل ہونا تو کچھ اشایہ سمجھے جی نہیں جاتے اسی طرح شمال کے خاص خاص الفاظ دکنی کے لئے اجنبی ہیں کئی قسم کے ہیں مثلاً  
 (۱) وہ الفاظ جو دکن اور شمال کی اردو میں وہاں کی مخصوص ہمسایہ یا مقامی زبانوں سے  
 داخل ہوئے ہیں۔

(۲) وہ غیر زبانوں کے الفاظ جو ہندوستانی کی دونوں شاخوں میں ایک ہی شکل سے  
 داخل ہوئے لیکن اجدیں جمل کر ان کی تکلیف اوزن کی بیس بدال گئیں۔

(۳) ایسے الفاظ بوان ہیں سے کسی ہی اپنی اصلی شکل اور معنیوم کے خلاف راجح ہو گئے ہوں۔

(۴) وہ خاص خاص مفرد اور مرکب الفاظ جنہیں محاورہ پا ضرب المثل کی حیثیت شامل ہو گئے۔

(ان سب تصوروں کی مثالیں ہندوستانی صوتیات کے مقدمہ میں مندرج ہیں)

۲۔ تو اعداد زبان کے نقطہ نظر سے بھی ان دونوں بولیوں میں اہم اختلافات ہیں اگرچہ موجودہ دکنیوں کی زبان ہیں وہ اصلی حالت ہیں نہیں پائے جاتے کیونکہ تعلیم کے اثر سے انہیں شمال کی بولی استعمال کرنی پڑ رہی ہے مگر درہ باہتوں کی زبان میں اب بھی وہ اختلافات موجود ہیں۔ ان اختلافات کے سنتند آخذ در صل وکن کی ادبی مثالیں ہیں جن کی ایک کثیر تعداد اس وقت تک دستیاب ہو چکی ہے ان کتابوں کی زبان اور شمال کی قریب فریب اُسی زمانہ کی زبان کا مقابلہ کرنے سے جو سب سے بڑا اور انتیازی فرق معلوم ہوتا ہے وہ فعل کی جنس ہے۔

دکن میں فعل فاعل کے لحاظ سے لا یا جاتا ہے اور شمال میں مفعول کے لحاظ سے یہ ایسا فرق ہے جس کی وجہ سے عیارتوں میں بہت تفرقی پیدا ہو جاتا ہے اس کی مثالیں حسب ذیل نقشہ سے واضح ہوں گی۔

## حاملہ مفہوم

| مفعول   | مشالی                               | دکن                | عجمیل              |
|---------|-------------------------------------|--------------------|--------------------|
| وامہونش | لڑکے نے روپی گھانے<br>روپیاں کیا    | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکے نے روپیاں کیا                  | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکے روپی گھانے<br>لڑکے روپیاں کیا  | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکے روپیاں کیا                     | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکی نے لڑکے بیا<br>لڑکی نے لڑکے سے | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکی نے لڑکے بیا<br>لڑکی نے لڑکے سے | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |
| وامہونش | لڑکی نے لڑکے بیا<br>لڑکی نے لڑکے سے | وامہونش<br>وامہونش | وامہونش<br>وامہونش |

فعل کی تذکرہ و تابیث کے بعد دکن اور شمال کی ہندوستانی شاخوں میں سما، کچھ بنائیکے متعلقی تجھی اختلافات ہیں مغلًا

- ۱۔ دکن میں مذکورہ اسم کی جمع بنانے کے لئے انہی حروف علت "آں" واحد کے آگے بڑھا دیتے ہیں شمال کی زبان میں ایسا نہیں ہوتا واحد اور جمع دلو کے لئے ایک ہی انفع استعلال ہوتا ہے ۴۔
- ۲۔ دکن دکن شمال دکن شمال کٹی مرد اتنے کٹی مرد اتنے ڈھول اچھے ہیں ڈھول اچھے ہیں کٹتے کاغذ اتنے کٹتے کاغذ اتنے گناہ بخش دیئے گناہ بخش دیئے
- ۳۔ دکن میں اسم مونث کی جمع کے لئے بھی "آں" کا اضافہ کیا جاتا ہے۔ اس کے برعکس شمال میں "ایں" بڑھاتے ہیں مغلًا

| دکن                                                                                                                                  | شمال            | دکن                 | شمال                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------|---------------------|
| دواں لاؤ                                                                                                                             | دواں لاؤ        | کن کی گتاباں ہیں    | کن کی گتاباں ہیں    |
| لاماں مارتا ہے                                                                                                                       | لامیں مارتا ہے  | اسکھاں بند کیا      | اسکھیں بند کیں      |
| ۴۔ دکن میں حرف ر ب ط سے پہلے جمع اپنی شکل نہیں بلکہ لیکن شمال میں حروف ب خڑہ کا بڑا انحراف ہے۔                                       |                 |                     |                     |
| دکن                                                                                                                                  | شمال            | دکن                 | شمال                |
| آدمیاں کو مارا                                                                                                                       | آدمیوں کو مارا  | ڈھولان سے آواز کھلی | ڈھولوں سے آواز کھلی |
| کاغذوں کی ٹوکری                                                                                                                      | کاغذوں کی ٹوکری | پھولان کے ہار       | پھولوں کے ہار       |
| اس قسم کے اختلافات بظاہر جوئی معلوم ہوتے ہیں مگر وہ اس تدریس میں کہ ان کی وجہے زبان کی شکل اور لب و ہجھیں کافی فرق پیدا ہو جاتے ہیں۔ |                 |                     |                     |

# ہستیانی کی گئی

## فتح دکن، تحریکت مظہر، لکھتوں کی خدمات

اوینگ زیب کی فتح دکن کے بعد شمال اور دکن میں ملک ہو جانے کی وجہ سے شمال کے لوگ دکن اور دکن کے شمال آئے جانے لگے اس اختلاط نے ان دولوں میں اپنی زبانوں کے اختلاف کا احساس پیدا کیا چونکہ دکن کے اہل قلم نے اپنے اسلوب میں بہت کچھ ادبی کام کیا تھا شمال کے اہل زبان نے معلوم کیا کہ ہم بہت پچھے پڑے گئے ہیں اور اپنی گفتگو کی زبان کی علمی سرپرستی کی طرف بالکل توجہ نہیں کی جاتا چہاب وہ اس کی طرف توجہ ہو گئے جو ضروری کا اردو کلام اسی دور اختلاط اور اسی اثر کا نتیجہ تھا۔

مرزا مغموسوی خان نظرت محمد اوینگ زیب کے ایک فارسی شاعر ہیں ان کا یہ اردو شعر ذکر و میں ملتا ہے۔

از زلف سیاہ تو بدل دوم پری ۷  
درخانہ آئینہ گتا جرم پری ۸  
مرزا مغرب کے ساتھ ایک اور شاعر فرباش خان امیری کے بھی اردو شعر ملتے ہیں جن کا ایک

نوتہ یہ ہے ۹

بامن کی بیتی آج مری اگھے مولپی ۱۰  
غضبه کیا وکالی دیا اور وگر لپی ۱۱

## ہندوستانی کی ہمہ گیری

اس طرح کے فارسی شاعروں میں انہوں نے دو چار شعراً دو میں بھی لکھے ہیں، شاہ سعد الدین گلشن اور عبد القادر بیدل کے نام بھی گناہے جاسکتے ہیں یہ اور ان کے بعد کے دوسرے فارسی شاعروں نے جب دیکھا کہ دکن میں اردو شعروگی کا ذوق ترقی کر چکا ہے اور ہاں بڑی بڑی کتابیں لکھی گئی ہیں تو وہ شوق سے وکھنی ادب کی طرف پڑھنے لگے اور چونکہ اس اثنایمیں فارسی شاعری سے اتنا گئے تھوڑے ایک غیر بکار کی زبان میں کمال حاصل کرنے کے لئے انہیں کافی مختیں کرنی پڑتی تھیں اور اس کے بعد بھی وہ ایرانی شاعروں کے مقابلہ میں اپنے تیس کمزور پاتے تھے۔ فارسی اب ان کی اپنی زبان نہ رہی تھی وہ اپنی حرف سے اول ٹھیکال کے نئے نئے طریقے اختیار کرنے سے قاصر تھے چنانچہ وہ اپس اکر نے بھی تو اپل زبان معرض رہتے تھے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ فارسی کی قدر کرنے والی سلطنتیں کمزور ہوتی جا رہی تھیں جیکر انہوں میں اس کا پہلا ذوق باقی نہ رہا تھا۔ اس کے علاوہ چونکہ فارسی میں ہندوستانی شاعروں کے لیے خیالات ادا کرنے کے نئے نئے طریقے مسدود تھے اور وہ اپنی مقامی خصوصیات، اپنے فائزی کلام میں بے دھڑک نہیں ظاہر کر سکتے تھے اس لئے جب انہوں نے دکنی ہندوستانی کامطا لیکا جوان کے لیے فارسی سے زیادہ قریب تھی اور جس کے ذریعہ سے ان کے فطی ر بھانات ظاہر ہو سکتے تھے تو انہوں نے فارسی کو ترک کرتا شروع کیا۔ یہ بڑا ہی اس حد تک پہنچی کہ جب سو دا یا میری ہیں کوئی ٹراشا عزف فارسی میں لکھتا تو لوگ یہ سمجھتے تھے کہ وہ اپنے رتبے سے اتر کر یہ کام کر رہا ہے۔

شماں میں اس طرح پیش کیا ہے۔  
شاعرانہ انداز میں اس طرح پیش کیا ہے۔

خوازیں کچھ یونہی رحم ریختہ گوئی کے مشوق جو نما اپنا باشندہ دکن کا تھا اس زمانہ میں دکن کے جو اردو شاعر شمال گئے ان کی تعداد میں (جیسے جیسے اردو کے تذکرے و سیاہ ہوتے جائیں ہیں) اضافہ ہوتا جاتا ہے۔ ایک مصححی ہی کے تذکرے سے ظاہر ہوتا ہے کہ پڑودہ پندرہ اردو شاعر دہلی گئے تھے جہاں انہوں نے قدر و مقبولیت حاصل کی تذکرہ اختم المطہ سترہ سے بھی اس بارے میں اچھا معاوضہ حاصل ہوتا ہے۔ مصححی کے تذکرہ ہندی میں شمال کے نیس کے قریب ایسے شاعروں کے نام ملتے ہیں جو دکن کے تھے۔

یہ تو شاعروں کا حال تھا اس زمانہ میں دکن کی بہت سی اردو کتابیں بھی شمال پر جیسے چاہیے شاہان اعوہ کے کتب خانوں میں دکن کی معتقد بردار و قلمی کتابیں جمع ہو گئی تھیں اس پر نگر کا کٹلاگ ان کے تذکروں سے مہم ورہ ہے یہ واقعہ اس امر کا ثبوت دیتا ہے کہ دکن کے اردو وادیے شمال میں کس درجہ مقبولیت حاصل کری تھی اس کی شہزادت اس طرح ہے بھی ملتی ہے کہ بورپ کے مختلف کتب خانوں میں جو قدیم و کھنی مخطوط طبع خصوصاً کرنے کئے چیزیں ان میں بعض یہ ہی ہیں جن کے کاتب شمالی ہند کے باشندے تھے اور جنہوں نے محمد شاہ کے اولیٰ عہد میں دکن کی ان اردو کتابوں کو نقل کیا تھا۔

قریم نگروں سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ دہلی کی مجلسیں میں دکن کے اردو اشعار پر جیسے شہزادے اور دکنی شاعروں کی اوجہ کت ہوتی تھی۔ ولی نے بنی دفعہ سے زیادہ دہلی کا سفر کیا اور پھر بھی نہیں بھرا۔ ایک غزل میں لکھتے ہیں :-

دل نیلی کالے بیا دلی نے چھپیں جا گرو کوئی محمد شاہ سوں

## ہندوستانی کی جمہ گیری

وہی کے شاعروں کی غزوں کی تقلیدیں غولیں لکھتے اور انہی کے شروں سے اپنے مشاعروں کے لئے مخصوص طرح حاصل کرتے تھے۔ اگرچہ اب تک شمال کے اس زمانہ کے اردو شاعروں کے کلام عام طور پر مستیاب نہیں ہوئے ہیں، تاہم دیوان زادہ حاتم سے اس کے ثبوت ملتے ہیں۔ دیوان زادہ اس عجہ کی تہبا محفوظ بادگار ہے۔ اس کا لفظ اصلی سخنہ انڈیا آئنس ہیں موجود ہے جن پر راقم نے اس کو مرتب کر لیا ہے اور اب وہ ہندوستانی اکیڈیمی کی طرف سے شایع ہو رہا ہے۔

دیوان زادہ کے ویسا چیزیں حاتم نے ولی کی اُستادی کا اعتراف کیا ہے اور لکھا ہے کہ میں انہی کی طرز میں لکھتا ہوں۔ اس کے علاوہ اپنی غزوں میں ولی کی اُستادی کا ذکر کرتے ہیں۔ ان کے اس مختصر انتساب کلام میں بھی تیرہ غولیں لیتی ہیں جن پر صراحت کردی ہے کہ یہ ولی کی نہیں اور تقلیدیں لکھی گئی ہیں بعض شروں میں وہ ولی سے مخاطب بھی ہیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ ولی کی موجودگی ہی میں لکھنے گئے ہیں۔

ذکرہ قاسم میں ولی کی تعریف کرنے کے بعد اس زمانہ کے ایک شاعر کا مصروف اپنے خیالات کی شہادت کے طور پر نقل کیا گیا ہے۔ لکھا ہے ”پریخان کترین کہ خداش بیامزد بیا پیا پ موقعہ ولی اکفہ کہ“

”ولی پر جون لاؤے لسے شیطان کہتے ہیں۔“

اس صحن میں مزید علومات بہرے اس صنون میں درج ہیں جو شاہ حاتم پر ہندوستانی کے سلسلہ میں شایع ہو چکا ہے۔

## ہندوستانی کی ہمہ گیری

اس زمانہ کی ایک اور تصنیف "تذکرہ بیجگر" میں جس کا خود صفت کا لکھا ہوا خطوطہ اندر یا آنے پر موجود ہے، وہی کی نسبت لکھا ہے:-

"تحقیقت کے کہ اسپر درمیدان ہندی دوائیں آں بوو،

و فی الواقع شخھے کہ آب رفتہ بازو روے این زبان ہندی سائید

ہمان بوو چون درستہ اشنا جلوس محمد شاہی دیوان او بدیلی رسید

موزوو طبعان بلذکرو عالی نما شاہن ہم محضر مثیل حاتم و آبرو و فغان غیرہ

پہ تبتیح زیانت پیر و ہم زبان شدند"

ایک اور "تذکرہ طبقات سخن" میں آبرو کے ذکر میں لکھا ہے کہ:-

"چون دیوان ہندی شاد ولی السرگ بر قاتی بعصر محمد شاہ بدیلی رسید تبتیح آشنا"

مصححی نے اپنے تذکرہ ہندوی میں حاتم کا قول نقلم کیا ہے جس سے دہلی میں اردو شاعری

او تصنیف و تالیف کے آغا تر پر وشنی پر قی ہے۔ حاتم کے ذکر میں لکھتے ہیں:-

"روزے بیش فہیر نقل می کرہ کہ درستہ و ہم فردوں آرام گاہ دیوان ولی

در شاہ بھیان آباد آمدہ، و اشعارش بر زبان خورد و بزرگ جاری گشتہ،

بادو سہ کس کہ مراد از ناجی و مصون و آبرو باشد، بنائے شمر ہندی را

با یہام گوئی نہادہ، داد معنی یا بی و تلاشِ مضایین تازہ می رادیم"

ولی کے علاوہ، وکن کے جن اور دو شاعروں کے کلام نے دہلی میں شہرت حاصل کی،

ان میں فقیر اللہ آزاد اور فرقی بھی شامل ہیں۔ میرسن، اپنے تذکرہ کے آغا زمیں یہ لکھتے کہ بعد

کہ "باید و انسٹ کہ ربیختہ اول از زبان دلني است" فقیر اللہ آزاد کا سال لکھتے ہی را و پھر اس کا

## ہندوستانی کی ہمگیری

شاعری کی تعریف یوں کرتے ہیں ۔ ۱۸

”بہراہ فرازی و کنی و شایخی ایسا و آمد ہو جو الجمیع در مذہبے داشت،

و سپا رسمیها حرف می زند خدا پیش بیا مرزو۔“

غرض ان اساب اور حالات کے نتیجہ کے طور پر دلی میں ارد و قصینیف و مالیف اور شاعری کا آغاز ہوا ساتھ ہری فارسی کا اثر کم ہونے لگا چونکہ دکن کے ارد و کلام کے اثر سے اہتمام ہوئی تھی اس سے اول اول وکنی طرز کی پیروی کی گئی۔ اس کے خلاف لکھنے والے کی شاعری اعلان طبعی چاہتی تھی۔ چنانچہ اس آغازی دور کے ایک مشہور شاعر شاہ نبارک آبرو نے اس کے تعلق چوکی محنت کی تھی اس کو حافظ نے اپنے دیوان زادہ کے دیباچہ میں نقل کیا ہے ۔

وقت جن کا ریختہ کی شاعری ہیں جرقہ۔ ان سے کہتا ہوں بوجو حرف یہ اندھہ

جو کہ لامے ریختہ میں فارسی کے فعل و قدر لغویں عوامل اُس کے ریختہ میں جرقہ ہے

اسی سلسلہ میں ایک اور واقعہ کا انہا ضرورتی ہے کہ شمال کی ہندوستانی بولنے والوں نے

جب ویکھا کہ دکن سے جو کتابیں آتی ہیں اُس کی زبان اُن کی زبان سے مختلف ہے اسی سیا

یکجہ برج بھاشا کے الفاظ اور اسلوب شامل ہے تو انہوں نے شایر خیال کیا کہ دکن والوں نے

برج بھاشا کی تعلیمیں شعرومنشاعری شروع کی ہے اس لئے خود بھی برج بھاشا کی طرف متوجہ

ہو گئے اور اس کے دو ہر و دغیرہ کے طور پر اردو میں بھی کلام کہنا شروع کیا چنانچہ اسی شرکے

تحت صفت ابہام کا روح بڑھنے لگا۔ عہد محمد شاہ کے جلد شاعروں کے کلام میں اس صفت کی

جو کثرت ہے اس کا اصلی راز یہی ہے ۔

یکری شمال کے ہندوستانی بولنے والوں نے اعلان اندازہ کیا اور اسی کی بستا پر

## ہندوستانی کی ہمہ گیری

غلط اسلوب سے احتیاک کر لیا۔ وکنی ہندوستانی کی تصنیف قوایلیف برج بھاشا کی تعلیمیں نہیں شروع ہوتی تھی جیسا کہ گذشتہ مخصوصوں میں ذکر کرچکا ہے۔ وکنی کا ہندوستانی اور پہاڑ کے حمالات و واقعات کی فطری پیداوار تھا۔ اہل شمال کا ایسا سمجھتا ایک غلط ہٹھی نہیں بلکہ وہاں کی روایات اور معتقدات کے موافق تھا ایک وکنہ وہاں ہندوستانی کو اس قابل نہیں سمجھا جاتا تھا کہ اس میں تصنیف قوایلیف کی جاسکے۔ وہاں کی تحریری زبان یا تو فارسی تھی یا پر برج بھاشا۔

لیکن شمالی ہندوستانی کا یہ اسلوب عرصہ تک قائم نہیں رہ سکا۔ وکنی طرز کی پروپری اہل شمال کے لئے غیر فطری تھی۔ اس میں بھی خیال ادا کرنے کے لئے، انہیں تکلف اور تصنیف سے کام لینا پڑتا تھا۔ اب انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ اپنی روزمرہ کی زبان میں فارسی اجتنبی آئینش کے شعر لکھس۔ اگرچہ پہلے پہل بعض شعر انے اس کی خالفت بھی کی مگر یہ تحریک کامیاب ہو گئی اور بہت جلد اروپ کے محلی اگری زبان میں شعرو شاعری ہونے لگی۔ اس بحثان کا آغاز مزادمطر جان جاناں نے کیا اور اس کی ترقی ہندوستانی تک جباری رہی۔

مزادمطر اگر اس وقت یہ تحریک نہ پھیلاتے تو آج ما روز بان غالباً یہ نہ ہوتی جس میں اس وقت یہ عبارت لکھی جا رہی ہے مظہر کے اس اجھا دکٹے متعلق اُسی زمانہ کے ایک استاد شاعر شمع مصطفیٰ اپنے نگارہ ہندو عقیلی میں لکھتے ہیں :-

”در ابتدائے شوق شعرکم مہوز ازیز و مزادمطر کے در عرصہ نیا مدد پود

و دورو رو رایہا مگویاں بوداول کسے کہ شعر بختہ پتیخ فارسی گفتہ اوست

..... فی الحیقت نقاش اول زبان رجیتہ باعضا و فقر

مزادمتر - بعدہ تنشیش بدیگران رسیدہ ۲۷

## ہندوستانی کی ہمسیری

اور جب انہوں نے ویکھا کہ دکنی ہندوستانی کا اسلوب برج یہاں سے کچھ مبتلا چلتا ہے تو انہوں نے اس کو برج یہاں شاہی کی تقدیم سمجھ لیا۔ اور اب ان کی زبان کچھ دکنی سے اور کچھ برج یہاں سے متاثر ہونے لگی۔

حاتم نے اس تبدیلی کا ذکر لپٹے دیوانِ رادہ کے دیباچہ میں کیا ہے اور پونکہ وہ دلیل ہے ارو شاعری کے آغازی اور اصلاحی دونوں رجحانوں کی ترویج و ارتقا کے وقت زندہ تھے اس لئے ان کا بیان اُس بارے میں زیادہ دلچسپ اور مستند ہے۔ وہ کہتے ہیں :-

"درین ولا، این ترمیت طلب، ازده دوازدہ سال، اکثر الفاظ از نظر انداختہ"

لسان عربی و فارسی کہ قریب القلم و کثیر الاستعمال باشد، اور وزمرة دلیل کیمیز ایاں  
ہندو فصحیح گویاں رند محاورہ و ازدحام نظرور و افتد کسوائے آن زبان ہر ہر طبق  
نابہندوی، اکر آن راجھا کا گوینڈ موقوف نہود فقط روزمرہ کہ عام فهم و خال  
پسند بودہ اختیار کر دہ سو شمعہ ازان الفاظ کی تقدیم وارد یہ بیان می آرد۔

چھانچہ عربی و فارسی مثلاً تسبیح راتبی و صبح راصحی و بیگانہ را گھانہ دیوان  
راد و آنہ و مانند آن بطور عامہ۔ یا متحک راساکن و ساکن رامتحک چھانچہ  
مرعن رامعن و غرض راغض و مانند آن بیان الفاظ ہندوی کہ نین وجگ  
ونت و پسر و غیرہ اپنے یا اشند۔ یا فقط مار و مر واژہ زین قبیل کہ برخود فجست  
لازم آیہ۔ یا بجاۓ سنتی و سنتی۔ یا ادھر ادا وھر و کدھر را کیدھر کہ  
دران زیادتی حرف باشند۔ یا بجاۓ پر پر و تیری راجھ کہ (ولفاظ تجھے بعض) جا

لہ تو سیلیں کی عبارت اصل مخطوطہ میں حاشیہ پر لکھی ہوتی ہے۔ تین کتابیں صرف اشارہ کردیا گیا ہے۔

## ہندوستانی کی ہمیگی

مناسب و بخوبی جایغیر مناسب چنانچہ تجھے و مجبو ہے تراست۔ و تجھے چشم نے وجہ  
نگاہ نے محاورہ نیت بھائے این تیری چشم نے و تیری نگاہ نے میتوں لفت  
باختصار آئی، بیاہ رایاں و فہاراں راوائیں (وہر ایک را ہر کب) کہ دفعہ  
تنگ بودیاکرہ و قفتح و ختم و فنا فیہ۔ یا فافیہ را فارسی باراہ ہندی چنانچہ  
گھوڑا اپورا، و سرو و حٹرو و مانند آئی۔ مگر باہ، صوز را بدال کر دن پہ الف کہ از  
عام تا خاص درجیا اورہ دارند بندہ درین امر مبتدا بعثت ہمہوں مجبور است۔  
چنانچہ بندہ را بند او شرمندہ را شرمندہ اواپنچہ ازین قبیل پاسندہ و این  
قاعدہ را ناکجا شرح دہد عرض کہ صلاف محاورہ وغیر مصلح و غلطی روزہ  
و افغان قصاحت را د داخل بیاشد العاقل بکعنی الاشارة و درین مختصر ظاہر  
ذکورہ انشاء اللہ تعالیٰ خواہ بیو و مگر در شنوی قیوہ و حقہ کے عمدہ امر قوم نو دہ  
تا گفتگو ٹے قدریم نیز (بسط و ذکر کافیں این فن درویشان محالی سخن و رآید۔  
والتفاق اگر در غزنیات پاشد برخدا صفا و دع ماکدر ملاحظہ نو دہ اخطا  
و درگزند و الصاف را از دست نہ ہند کہ الا نسان مرکب السیو و النیا  
واقع است۔ واللہ علی التوفیق ۴

عرض مرزا مظہر کی تحریک کے بعد سے ایک طرف برج بھاشا اور دو کنی ہندوستانی کی تبلید  
موقوف ہو گئی اور بہت سے الفاظ اور محاورے متروک قرار پائے مثلاً غین، جگ، بنت، لپڑا  
انپڑنا وغیرہ۔ اور دوسرا حرفت لفظوں کی شکلوں یا املائیں بھی فرقی پیدا ہو گیا۔ اس سے پہلے  
جس حل جوستے تھے اُسی طرح لکھتے تھے اور یہ نتیجہ تھا صدیوں کے تغیرات اور ارتقائی حالات کا

## ہندوستانی کی ہمہ گیری

اُس زمانہ میں لفظ تسبیح یا صحیح کا لفظ تسبی او صحی کیا جاتا تھا اور آج تک بھی ان لفظوں کا لفظ بھی ہے مگر اُس زمانہ میں انہیں لکھتے بھی اسی لفظ کے مطابق تھے۔ البتہ آج ہم لکھتے کچھ ہیں اور پڑھتے کچھ ہیں۔

پس منظر کی تحریک کا پہلا نتیجہ یہ ہوا کہ الفاظ اصلی عربی یا فارسی اماکے مطابق لکھے جائے گے ارو وزبان میں داخل ہونے کے بعد ان کے لفظ یا شکل میں جو کچھ تغیری اور تفاہوت ہوتا ہے وہ غلط قرار پایا مثلاً تسبی صحی، بگانہ اور دیوانہ کو پھر سے تسبیح، صحی، بگانہ اور دیوانہ لکھنے لگے۔ اسی طرح سے حسب ذیل مثالیں واضح کریں گی کہ اس لسانی تبدیلی سے زبان کو

کس طرح منتاثر کیا ہے۔

| تحریک سے پہلے | بعد تحریک سے پہلے | بعد   |
|---------------|-------------------|-------|
| ۱ - ستی       | ۲ - اودھر         | اوہار |
| ستی           | کیدھر             | کمدھر |
| ۲ - پہ        | پہ ۳ - یاں        | بیہاں |
| پہ            | تیری              | وہاں  |

ذریعی میں بھی یہ لسانی تبدیلیاں شروع ہوئی تھیں کہ اُس پر تباہی کے باول اٹاٹک گئے آخراً کاروں ای اجرگئی اور لکھنوا بہا و ہو گیا۔ اگرچہ ولی کی سبی سجائی محفل وہاں منتقل ہو جاتی اور عرصہ تک اپنی زبان اور روایات کو فایم رکھنے کی کوشش کرتی ہے لیکن غیر آپ وہاں میں کہا سو سترہ نامجال تھا۔ لکھنوا مشرقی ہر سدی کے علاقے میں آیا وہی اور بہاں کی ارو وزبان ادویہ سے بہت کچھ منتاثر ہوئی ہے۔

## ہندوستانی کی جو گری

لکھنویں پہلے دہلی ہی کی زبان کی تعلیمیں کوئی بونکہ بڑے بڑے شاعر اور ارباب علم و فضل دہلی سے آئے تھے لیکن عہدِ اصف الدولہ کے بعد جب خود دہلی بڑے بڑے شاعر اور انشا پرواز پیدا ہوئے لگے تو اہل لکھنؤجیسے سیاسی حیثیت سے خود نختاری کا اعلان کیا زبان میں بھی خود کو دہلی کی فلامی سے آزاد کر لیا اور جیسے جیسے لکھنؤ کی تصنیف و تالیف میں اضافہ ہوتا گیا وہ ایک جدا گاہ وہ بستان پہنچا گیا وہاں کے الفاظ، محاورے اور روزمرے جو پہلے غلط سمجھے جاتے تھے اب مستند ہو گئے یہ بیانات اہل دہلی کے لئے ناگوار تھی چنانچہ اپس میں شکر ہونے لگی اور ہر میرمن نے "باغ و پھر" میں اپنی زبان پر فخر کیا اور رجب علی بیگ سرور نے فسانہ جوائیں میں اس کا جواب دیا کہ:-

”اگرچہ اس سمجھیز کو یہ یار انہیں کہ دھوئی اور وزبان پر لائے یا اس فاضا  
نا انتشاری کسی کو نہیں۔ اگر شاہجہان آبا و کہ مسکن اہل زبان کبھی بیت افتخار  
ہندوستان تھا وہاں چندے بودو باش کرتا تو فضاحت کا دام بھرتا جیسا  
میرمن صاحب نے چار درویش کے حصے میں بھیڑ اکیا ہے کہ ہم لوگوں کے  
ذہن و حرص میں یہ زبان آئی ہے۔ دتی کے روڑے ہیں مخاوروں کے ہاتھ  
پاؤں تو روڑے ہیں پتھر پیں ایسی سمجھیز ہی خیال انسان کا خام ہوتا ہے۔  
مفتی میں نیک بننا مہوتا ہے۔ بیشتر کو دھوئی کب متر اوارہے۔ کمالوں کو  
بیہودگی سے انکار بلکہ ننگ و عار ہے۔ مشک النست کہ خوبیوں میں کہ  
عط رگوید۔“

مگر اہل لکھنؤ کی آزاد خیالی اور ایک جدا گاہ وہ بستان کے قیام کے باوجود دہلی والوں کا

ہندوستانی کی تہہ گیری

احساس تفوق نہیں مٹ سکا۔ میر جنہی مجموع جن کی آنکھوں کے سامنے دہلي کی محفلیں تباہ و پر بادو گئیں اور سلطنتِ غلیبه کا جعلہ اپنا ہوا چنانچہ بہشیت کے لئے گل چوگیا مرتبہ دستِ کمک ہی کی لکھنور قوقتِ خدا تر ہے حالانکہ ان کے اتنا دعا تاب بہشیت اہیں ڈالنٹے رہتے تھے کہ:-

..... ۱۰۱ .....  
 ..... اے یہ عجیدی تھے شرم نہیں آتی ارے اب اہل دہلی ہندو ہیں یا  
 ہلکے حرف ہیں یا خاکی ہیں یا پنجابی ہیں یا گورے ہیں۔ ان میں سے تو کس کی  
 زبان کی تعریف کرتا ہے لکھنؤ کی آبادی میں کچھ فرق نہیں آیا۔ ریاست تو  
 جاتی، ہجاتی ہر فن کے کامل لوگ موجود ہیں .....  
 ..... قصہ مختصر شہر صحراء ہو گیا تھا اب جو کنوں جاتے رہے اور پانی کو ہر زماں اب ہو گیا  
 تو یہ صورت ائے کہ بیان ہو جائے گا۔ اللہ اللہ دلی والے اب تک بہاں کی  
 زبان کو اچھا کہے جاتے ہیں۔ واد رے حسن اختقاد۔ ارے بندہ حمد اور دو  
 بازار نہ رہا۔ اردو کہاں دلی کہاں؟ واللہ اب شہر نہیں ہے، کہپ ہے،  
 چھاؤنی ہے، تدقیق نہ شہر نہ بازار نہ نہر۔ (اردو معلی)

غرض دہلی والوں کے انکار اور مخالفت کے باوجود لکھنوار دو کام مرکز بن ہی گیا اور وہاں کی زبان بھی معیاری قرار پائی۔ لکھنؤ کی اردو پر عربی اور فارسی کا زیادہ اثر ہے۔ وہاں ان زبانوں کے اجنبی اور مشکل سے مشکل الفاظ عام طور پر رائج ہو گئے ہیں۔ دہلی اور لکھنؤ کی زبانوں میں جمع بنانے کے طریقوں اور ان کی تذکیرہ تابیث میں بھی فرق ہے۔ دونوں چکوں کے مقامی الفاظ، محاورے اور روزمرے جدا جدا ہیں۔ ان کے علاوہ اکثر الفاظ کے تلفظ میں بھی فرق ہے۔ یہ موضوع تہابیت و سیع ہے اس لئے یہاں

## ہندوستانی کی ہمہ گیری

صرف چند احتلافی امور کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے :-

۱۔ لکھنؤیں علامت مصادر "نا" کو منش کی خاطر "نی" "ہنیں" بناتے مثلاً :-

|       |                                        |
|-------|----------------------------------------|
| لکھنؤ | روٹی کھانا پڑے گی                      |
| لکھنؤ | لکھنؤ بھینی ہیں                        |
| لکھنؤ | لکھنؤ کی تکملی میں ہو جاتا ہے مثلاً :- |
| لکھنؤ | تمہیں                                  |

|       |                    |
|-------|--------------------|
| لکھنؤ | تمہیں              |
| لکھنؤ | انہیں              |
| لکھنؤ | ہم ہیں             |
| لکھنؤ | ہم کے بعد مثلاً :- |

|                             |          |          |          |
|-----------------------------|----------|----------|----------|
| لکھنؤ                       | دہلی     | لکھنؤ    | دہلی     |
| ہم کو                       | ہم کو ہی | تم سے ہی | تم سے ہی |
| اس نے ری                    | انہیں کا | آن کا ہی | آن کا ہی |
| ہمیشہ فرق کرتے ہیں مثلاً :- |          |          |          |

|                     |          |       |          |
|---------------------|----------|-------|----------|
| لکھنؤ               | تم بھیجو | لکھنؤ | تم بھیجو |
| تم بھیجو، تم بھیجو، |          |       |          |

ہندوستانی کی ہمہ گیری

|                                                                                                                    |            |                      |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------|------------|
| لکھنو                                                                                                              | دہلی       | لکھنو                | دہلی       |
| تم چلو                                                                                                             | تم چلے،    | آپ بیٹھئے، آپ بیٹھے  | آپ بیٹھے   |
| تم چلو                                                                                                             | آپ فرمائیے | آپ فرماؤ، آپ فرمائیے | آپ فرمائیے |
| ۵۔ بعض الفاظ لکھنو میں ہونتے ہیں اور دہلی میں نہ کر۔ اسی طرح یہاں بعض ہونتے ہیں جو ہاں نہ کر جو، جملتے ہیں مثلاً:- |            |                      |            |

|                                                       |       |      |       |       |      |
|-------------------------------------------------------|-------|------|-------|-------|------|
| لفظ                                                   | لکھنو | دہلی | لفظ   | لکھنو | دہلی |
| سانس                                                  | ہونت  | ذکر  | طرز   | ذکر   | ہونت |
| نکر                                                   | ہونت  | ذکر  | الناس | ذکر   | ہونت |
| ۶۔ لفظی شکل کوں یا لفظ کے اختلافات کی مثالیں یہ ہیں:- |       |      |       |       |      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |       |       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|-------|
| لکھنو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | دہلی    | لکھنو | دہلی  |
| کراہنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | کر آہنا | پیاسا | پیاسا |
| انہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | انہیں   | پیارا | پیارا |
| اوہر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اوھر    | پیاس  | پیاس  |
| یہ چند ہی اختلافات ہیں اگر کوئی شخص دونوں جگہ کے شاعروں کے کلام کا بالائیجا مطالعہ کرے تو اور بھی بہت سی تصوروں میں ظاہر ہوں گی۔ یہاں اس امر کی طرف اشارہ کر دینا ضرور ہے کہ لکھنولی زبان کی اصلاح، تعمیین اور صفائی کی بہت ایجھی کوشش کی جو دہلی والے آخر کار لکھنولی کی تلقینہ کرنے لگتے تھے اور ہاں کی تئی تئی تحریکات اور منفرد اصلاح معلوم کرنے کے لئے چشم برداہ رہتے تھے۔ |         |       |       |

## ہندوستانی کی ہرگزی

لکھنوری کی اس عظیم اشان خدمت کا نتیجہ تھا کہ وسط اپنے بیویں صدی عیسوی ہیں اردو مuarج کمال کو پہنچ گئی۔ اس زمانہ میں وہ تامہ ہندوستان کی مشترکہ زبان بن گئی تھی۔ ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کی علمی وادیٰ زبان بھی یہی تھی۔ اسی میں وہ کتابیں لکھتے اور شعرو شاعری کرتے تھے۔ اور یہی زبان ہندوستان کے دور دراز علاقوں کے رہنے والوں کے آپس میں ذریعہ گفتگو تھی۔ اس زمانہ میں کسی کو خواب و خیال بھی نہیں تھا کہ اردو بد لیسی رسم اخظیں لکھی جاتی ہے اس نئے یہی ہے۔ سب تسلیم کرتے تھے کہ ہندوستان کی عام مشترک زبان اگر کوئی ہو سکتی ہے تو وہ ہندوستانی ہی ہے۔

ولی اور لکھنو کے اختلافات کی وجہ سے ایک ایسا نامہ دار جھکڑا اردو بولنے والوں میں پیدا ہو گیا جس کے مضر اڑات سے اردو اس وقت تک بچات تھا اسکی اہل زبان اور غیر اہل زبان یا زبان والی کے مابین فرقہ و انتیار کرنا اور ایک کو دوسرا سے پروفیٹ دینا جس شدت عصبیت کرتا۔ اردو و نیا میں پایا جاتا ہے کسی زبان کی نئی نئی میں نظر نہیں آتا۔ ہندوستان میں اس کی ابتدائی و نئی کے ایرانی نواروں کی وجہ سے ہوئی جو ہندوستان کے علاوہ فضلا کو لپٹنے مقابلوں میں کم تر ہے سمجھتے تھے اور اپنی فوکت کا زیادہ تربیوت لپٹنے اہل زبان ہونے سے دیتے تھے۔ ہندوستان کا فارسی شاعر یا اشنا خواہ کتنا ہی بلند پایہ کیوں نہ ہو ایک ادنیٰ درجہ کے لارنی شعروگو کے مقابلہ میں بار ماں جانا ہے احساس پستی ہندوستانیوں کی رگوپی میں اس قدر سرایت کر گیا تھا کہ ہر اہل قلم خود کو کسی طرح ایرانی النسل ثابت کرنا چاہتا۔ قتیل اور واقف جو فارسی کے اعلیٰ پایہ کے شاعر تھے مزاں احباب کی نظر میں اس نئے دلیل نہیں کہ ہندوستانی الصلی ہیں۔ انہوں نے بہان قاطع کے جواب میں جو قاطع بہان لکھی اور پھر حواب الجواب اور اغترضات کے سلسلہ میں خطوط یا مضمایں لکھے وہ سب اسی اہل زبان ایسا اور غیر اہل زبان کے

جنگوں سے معمور ہیں ۔

غرض جب لکھنواں نے زبان میں اصلاح اور کائنٹ چھانٹ شروع کی تو دہلی والوں نے انہیں عیلیل زبان قرار دیکر اس پر اعراض کئے اور انہیں اس کام کا اہل نہیں سمجھا عجیب بات یہ کہ خاص خاص مخلوق یا گلی کوچوں کے باشندوں تک اہل زبان ہونا محدود تھا۔ پھر زبان دانی کے بھی کئی طبقے تھے جو خاص خاص شہروں کی زبان کو قابل گفت و شنید قرار دیا جانا اور دوسرے مقامات پر تو زبان کے بحاط سے قطعاً معدود سمجھے جاتے تھے لیکن جب لکھنؤ نے اپنا لوہا منوالیا نو وہ بھی اہل زبان قرار پا لیکن بعد کو خود لکھنؤ والے اتنے متصلب ہو گئے کہ لپے قرب وجاوہ کے رہنے والوں کو بھی یہ زبان قرار دیا۔

یہ متحکم خیرخواستہ آج تک باقی ہے کو اتنا شدید نہیں لیکن یہ خیال اردو کی ہمہ گیری کے لئے مضر ہے۔ اگر اردو کو صحیح معنوں میں ترقی کرنا ہے تو اس قسم کے تعصبات اور کمزوریاں جلد سے جلد دور ہو جانی چاہیں آج سے بہت پہلے اردو کے مشہور انتشار دار اور سانپی پروفیسر سلمی نے لکھا تھا کہ ۔۔۔۔۔

”یہاں زبان اور علم کے بہت سے دریاں موجود ہیں جو کہتے ہیں جو الفاظ پہلے زبان میں بن چکے وہ سب سماجی ہیں۔ ان پر قیاس کر کے نئے الفاظ بنائیں کیا جائز نہیں ہے۔ مگر یہ مفہول ان اشخاص کے ہیں جو پرانی لکیر کے فیتوں جو اپنی زبان کو وسیع کرنا نہیں چاہتے بلکہ بنائے الفاظ اک گلطی اور ترک کرتے جاتے ہیں ..... اردو زبان اب دہلی اور لکھنؤ میں محدود نہیں رہی ہے وہ ان حدود کو توڑا کر باہر نکل چکی ہے۔ اس کے لئے اب اسی قدر و صفت کی ضرورت پڑے جس قدر کہ ہندستان میں وسعت ہے؟“ (اغدادت سیلم صفحہ ۲۳)

# عبدِ حسن

## اردو ہندی کا جھگڑا، اسبابِ نسائج، اردو کی ضرورتیں

انگریزی کمپنی نے اٹھارویں صدی کے اختتام پر فورٹ دیم کلکتہ میں ایک کالج قائم کیا جس کا مقصد یہ تھا کہ انگریز عہدہ داروں کو ہندوستانی زبان سکھائیں اور ساتھ ہی عیسائی مذہب کے تعلق اس زبان میں معلومات فراہم کریں۔ چنانچہ کئی تنابیں لکھوائی گئیں اور ان کی وجہ سے اردو فوش کے ذخیرہ میں بہت اچھا اضافہ ہوا۔ لیکن افسوس ہے کہ ہندوستانی کی ہرگیری کے حق میں یہ کالج سُم قابل ثابت ہوا۔

اسی کالج میں وہ خیال ہندوستانیوں کے دماغوں میں بیج کی طرح پویا گیا جو آہستہ آہستہ ایک خوفناک تناوار درخت کی شکل حاصل کر کے تمام فضایں سی او جملک ہو اپھیلانے لگا۔ اس کا بچ کے قیام سے پہلے اردو زبان کو ناگری رسم الخط میں لکھنے کا شاید ہی کسی کو خیال نہ رکھا۔ لیکن فورٹ دیم کالج کے ارباب محل و عقد نے اپنے ہندو منشیوں کا خود ویاکہ وہ اس عام شیرکر زبان کو اپنی قدیم ادبی زبانوں میں سکرت اور برج بھاشا کے رسم الخط میں لکھیں کیونکہ فارسی رسم الخط ہندوؤں اور ہندوستان کے لیے بسی ہے جس طرح ہندو اور مسلمان صدیوں کے میل جوں اور یکجاں کے بعد بھی جداگانہ طرز معاشرت اور وہیت رکھتے ہیں ضروری ہے کہ ان کا رسم الخط بھی کل

## ہندوستان

ضروریات اور رجحانات کے مطابق جدابو۔

اس تحریک سے پہلے ہندوستان و دلوں الگ برج بھاشائیں یا اس کی تعقیدیں شائع ہیتے تو وہ ناگری رسم الخطی میں کمی ہوتی تھی۔ لیکن خرا و کار و باری اور سرکاری مراحلت کے لئے ہمیشہ فارسی رسم الخطی میں استعمال ہوتا تھا۔ یہ تحسیں کہ ناگری ہندوؤں کی ہے اور فارسی مسلمانوں کی قطعاً صحیح نہیں۔ ناگری مخصوص تھی برج بھاشنا اور اسی طرز کی شعرو شاعری کے لئے اور فارسی اسم بھاجم تحریریوں کے لئے رائج تھا۔ لکھ جب فاقی اغراض، قومی پرستی اور سیاسی انترات کام کرنے لگتے ہیں تو ہمیشتوں اور ناگری و اعتماد سب پر یا ان پھر جانانے ہے اور خاص کر ہندوستان میں جہاں ہر جز نہیں بڑی ترقی حاصل کر لیتی ہے اس قسم کی تحریکوں کا نشوونما پاجانا کوئی توجہ کی بات نہیں ہے۔

اغرض رفتار و قوت یہ تحریک پھیلتے گی اور جب برسیدا ہمدردانہ کانگریس سے علیحدگی اختیار کر کے مسلمانوں کی انفرادی حیثیت اور قوت کو مستحکم کرنے کے خیال پر عمل پڑا ہوئے تو متصوب قسم کے ہندو و بہت پرانے یا پرانے اور جہاں وہ سرے سماجی امور میں مسلمانوں سے جدا مسلک اختیار فورٹ ولیم کالج سے نکلے ہوئے اس خیال کو بھی اپنی تحریک ازادی اور تخلیق انفرادیت کے مساوا قرار دے لیا اور لگانے مسلمانوں کو محروم کرنے کے جب تم ہندی ہو تو اپنی زبان کو بجاۓ ایک بدیی یعنی فارسی رسم الخطیں لکھنے کے ہندی یعنی ناگری رسم الخطیں لکھو۔ لیکن خود ہندوؤں کے لاکھوں خاندان اپنے بھی فارسی رسم الخطی میں استعمال کرتے ہیں ماس میں کوئی شک نہیں کہ جیسے جیسے ہندوؤں اور مسلمانوں کے آپس کے سیاسی اختلافات پیدا ہوئے جانے سچے جیسے جیسے رسم الخطی کا مسئلہ بھی احمد ہونا جا رہا ہے اور ہندو فارسی چھوڑ کر ناگری کی طرف ڈرہ رہے ہیں۔ ہندوستان

اثر نے بھی اس میں تقویت پیدا کی۔

نگری رسم الخط کے استعمال نے ہندوستانی کی ہمہ گیری اور ترقی کو بہت دھکا پہنچایا اس تفرقة کی وجہ سے پہلے تو وہ تمام ہندوستانی کی مشترک علمی و ادبی زبان نہ رہی اور پھر اس کا فطری ارتقا محدود ہو گیا۔ ایک ہی زبان ہندوستانی جب ناگری میں لکھی جاتی ہے تو اس کو ہندی کہتے ہیں اور جب فارسی رسم الخط میں قلمبند ہوتی ہے تو ادو کہلاتی ہے چونکہ ہندوستانی کی اس جدید شاخ ہندی اور برج بھاشا کا رسم الخط ایک ہی ہے اس لئے دونوں کو ایک ہی سمجھنا غلطی ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ تم خط کے مشترک کی وجہ سے ہندی میں برج بھاشا اور سینکرت کے زیادہ سے زیادہ الفاظ داخل ہو رہے ہیں چنانچہ انہی اجنبی الفاظ کی وجہ سے جب کوئی اردو و اس ہندی سنتی یا پڑھتا ہے تو وہ اس کو بالکل برج بھاشا معلوم ہوتی ہے۔

ہندی کی یہ برج بھاشا نامی روز بروز اس لئے ترقی کرتی جا رہی ہے کہ ہندی کے علمبردار اس کو خواہی نہ خواہی برج بھاشا ری کی جدید شکل ثابت کرنا چاہتے ہیں اور اس تصنیف انکار کرنے کی طرف مائل ہیں کہ اردو اور ہندی دراصل ایک ہیں اور صرف логијی لال کے زمان سے ان دونوں میں تفرقہ پیدا ہوا ہے چنانچہ ہندی زبان اور ادب سے متعلق شیام سند، اس کی دلچسپ اور سبوط تاریخ شایع ہوئی ہے اُسی میں انہوں نے اس کے ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ کتاب (ہندی بھاشا اور سماں تہی) اس موضوع پر ہندی کی جدید ترین تصنیف ہے اور سانچی حیثیت سے بھی قابل تدریس ہے۔ افسوس ہے کہ اس قسم کی کوئی کتاب اردو زبان کے متعلق اب تک نہیں لکھی گئی۔ مگر جہاں دو آپ اس کے اطراف

## عبد حاضر

وکلف کی زبانوں کی خصوصیتوں اور اختلافات کے متعلق اس کتاب میں ہمایت مفید مواد دلیلیاتی پر معلوم کر کے افسوس ہوتا ہے کہ جدید ترین تحقیقات سے استفادہ نہیں کیا گیا۔ اس میں بھی اگریں کے بیرونی اور اندرونی دائرہ کو تسلیم کر کے اُسی کے مطابق ہندوستان کی آریائی زبانوں کی تفصیل بیان کی گئی ہے۔ اور جملہ غلط فہمیوں کو بطور شواہد کے نقل کیا ہے۔

للوچی لال کی ہمساگر سے پہلے ہندوستانی کی جن دو تین کتابوں کا ناگری میں لکھا جانا خواست کیا گیا ہے وہ یا تو ابی اہمیت نہیں رکھتیں یا برج بھاشا آئیز زبان میں لکھی گئی ہیں ارجو اور ہندی کو بالکل مختلف زبانیں سمجھنا یا سمجھانا نہ صرف ایک تحقیقت کی پر وہ پوشی کرنا، بلکہ ہندوستانیوں کے اپس کے اختلافات میں تقویت بختنا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اردو کی موجودہ اقتاد کے متعلق ہندی انشا پردازوں کے جو خیالات یا اعتراضات ہیں وہ ہمارے لئے قابل غور ہیں چنانچہ اس منتظرہ تایخ زبان و ادب ہندی میں عبد حاضر کی اردو کے متعلق حسب ذیل چار نقااط بیان کئے گئے ہیں:-  
۱۔ اردو میں عربی اور فارسی کے الفاظ روز بروز داخل ہو رہے ہیں اور وہ بھی اردو بنکرنیں آرہے ہیں ملک بالکل اجنبیوں کی سی نشکل میں۔

۲۔ اردو پر فارسی قواعد کا اثر شدت سے عمل کر رہا ہے۔ اردو لفظوں کی جمع ہندی طرز پر نہ بنائ کر فارسی طریقوں پر بنائی جاتی ہے جیسے کاغذ، قصبہ اور ایسہ کی جمع کاغذوں، قصبوں اور ایمروں نہ بنائ کر کاغذات، قصبات اور امراء تھے ہیں۔ اور اس قسم کی جمع کا رواج روزافزول ہے۔

## عہدِ حاصلہ

۳۔ اکثر فارسی اضافت کے ذریعہ مرکب الفاظ بنائے جاتے ہیں جیسے ترازوہ ہند  
و فتوڑ جداری، مالک مکان، اسی طرح معمولی حروف جو سے کے وغیرہ کے لئے فارسی لفظ  
”از“ مستعمل ہوتا ہے جیسے ازخود، ازطرف، اسی طرح میں اور سے کی جگہ ”در“، ”ستھاں کی یا جایا  
جیسے دراصل، درحقیقت کہیں کہیں در کی جگہ عربی ”نی“ بھی لکھا جاتا ہے جیسے فی الحال  
فی الحیقیت۔

۴۔ ہندی اور اردو کا سب سے بڑا فرق صرف ترکیب میں نظر آتا ہے۔ ہندی میں  
پہلے فاعل پھر مفعول اور پھر فعل لانے ہیں مگر اردو کے جملوں میں معلوم ہوتا ہے کہ الٹ پھر ہے  
اس میں فعل کو فاعل سے پہلے بھی لاتے ہیں مثلاً ”راجہ اندر کا آتا“ نہ کہہ کر ”آن راجہ اندر کا ہے  
کہتے ہیں۔ اسی طرح یہ نہ کہہ کر ”اس نے ایک لورسے پوچھا“ یہ کہیں گے ”ایک ذکر سے  
اس نے پوچھا“

اریاب ہندی کا سب سے بڑا غرض فارسی اور عربی لفظوں کی درآمد کے متعلق  
لیکن یہ بھی تو دیکھنا چاہیئے کہ خود ہندی میں سنکرت اور برچ بھاشا کے کیسے کیسے غریباً اور  
نامانوس الفاظ دن بروز بڑھے۔ ہے جس عربی اور فارسی الفاظ کی آمیزش تو اردو یا ہندوستانی  
کی سرستی میں داخل ہے اُن میں سے اکثر لفظ خود اردو ہو گئے ہیں۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ تئی  
نئے الفاظ کا داخلہ جہاں تک ہو سکے تو کتنا چاہیئے اور یہ خیال اس وقت اردو کے قام  
اہل ذوق انشا پردازوں میں مقبول ہو گیا ہے لیکن ہندی کے ایسے لکھنے اہل فلم میں جو سنکر  
اور برچ بھاشا کو چھوڑ کر قدیم لفظی خزانہ پر فانع رہنا چاہتے ہیں۔ بلوچی لال کی پرم ساگر سے  
اس متنذکرہ ناشر زبان و ادب ہندی کا درمیانی زمانہ کوئی طویل نہیں ہے لیکن اس عرصہ

## ہندوستانی

ہندوستانی کی اس شاخ (یعنی ہندی) نے اپنے لفظی خزانہ کو طرفانی رقرار کے ساتھ جل جایا تا مام فارسی الفاظ اور ترکیبیں نکال پھیکیں یہاں تک کہ ان چھوٹے چھوٹے اور معمولی فارسی الفاظوں کو بھی ترک کرو یا جو آج تک ان کی بول چال کی زبان میں موجود ہیں اور ہندوستانی کا جزو بن گئے ہیں ساتھی یہ امرقابل عنوان ہے کہ ان معمولی سے معمولی اور مستعملہ فارسی الفاظوں کو خارج کر کے ان کی جگہ انہوں نے ایسے ایسے سنکریت اور برج بھاشا الفاظ اختیار کر لیے کہ ان کا سمجھنا اہل اردو تو کجا خود اہل ہندی کے لئے اس وقت تک دشوار ہے۔

اردو اور ہندی کے اس روز انہوں اخلاف کو دور یا کم کرنے کی خاطر صوبہ متحده کی سرکار نے ایک اکیڈمی قائم کی ہے جس میں دونوں زبانوں کے عالم و فاصلہ مختار اہل قلم کام کر رہے ہیں مگر انہوں ہے کہ آج تک کوئی نہ بیرابری نہیں بنتی ہے کہ یہ اخلاف دور ہو سکے اس اکیڈمی کی لذتیت کافرنس صرف یا تصنیف کر سکی کہ دونوں زبانوں کو زیادہ سے زیادہ آسان بنانا پڑتے ہیں اور اس سیاست پر ہے کہ اس اخلاف کو دور کرنے والی اکیڈمی کے خواجہ اس ہی اس اخلاف کو بڑا رہے ہیں انہیں ہے کہ ہندی اور اردو شعبوں کے جلسوں کا جدا ہدا ہونا اپس کے اختلافی خلچ کو پاٹنے کی جگہ اور وسیع کرو گا۔

اس وقت تک رسم اخلاق کے علاوہ اردو اور ہندی کے اپس میں جو اختلافات ہیں وہ ایسے پختہ ہوتے جا رہے ہیں کہ اگر اب بھی کوئی مجتمع کوشش نہ کی جائے تو یہ دونوں زبانیں شاید مستقبل قریب ہیماں ایک دوسرے سے تبادلہ کے لئے جدا ہو جائیں گی۔ ان اختلافات پر تحقیقی بحث کرتا ہمارے موصوع سے خارج ہے۔ یہاں انہیں سے چند کی مشاییں پیش کی جاتی ہیں۔

## عہد حاصل

۱۔ دونوں زبانوں کے حروف عطفت میں کافی فرق ہو گیا ہے۔ قبیل کی مثالیں ظاہر گئیں  
کہ ہندوستانی کے چھوٹے چھوٹے اور عام مستعمل لفظوں کی جگہ کیسے کیسے فقط ہنسدی میں  
رائج کئے جا رہے ہیں۔

اردو ہندی اردو ہندی اردو ہندی  
اور تھا، یوم یا الخواہوا مگر پرنتو کنتو  
ینہ ارتھات جیسے گویا ماں الگ یدی۔

۲۔ بہت سے فارسی اور عربی اسماء و صفات ہندوستانی میں آکر بالکل ہندوستانی  
بن گئے تھے ان میں سے اکثروں کے مفہوموں میں بھی تغیر و تبدل ہو گیا تھا مگر اب ہندی نے  
ان کو بھی بدیسی تھجھا اور ان کے لئے تھیٹ سنکریت یا پراکرت سے الفاظ ڈھونڈ رہا ڈھونڈ رہا  
نکالے۔ جیسے۔

|           |           |           |              |
|-----------|-----------|-----------|--------------|
| اردو ہندی | اردو ہندی | اردو ہندی | اردو ہندی    |
| زندگی     | جوں       | خہش ۱۔ چا | خیال         |
| خیر       | سماپار    | حکم       | آدیش کوشش    |
| سہولت     | سویحا     | نکامیا ب  | احترم موافق  |
| نهایت     | ایمنت     | موجودہ    | ورثمان منحصر |
|           |           |           | سکیش پ       |

۳۔ ہندی اور اردو کے افعال اور معکاروں کے اختلاف کی مثالیں یہ ہیں:-

|            |           |            |               |
|------------|-----------|------------|---------------|
| اردو       | ہندی      | اردو       | ہندی          |
| شرکیک ہونا | سیکت ہونا | تبديل کرنا | پھی و تن کرنا |

## عہدِ حاضر

|           |             |           |             |
|-----------|-------------|-----------|-------------|
| اردو      | ہندی        | اردو      | ہندی        |
| مشق کرنا  | ابسیاس کرنا | ٹھان لینا | نٹھے کرنا   |
| خاہر ہونا | پرستیت ہونا | یقین کرنا | وشاوس رکھنا |

م۔ دونوں بولیوں میں اصطلاحوں کا بھی بُرا فرق ہے اور جیسے جیسے جدید علوم و فنون اور زبانوں میں منتقل ہو رہے ہیں یہ اختلاف بُر صفات اجارہ سے لے جاؤ والے عربی اور فارسی میں مشتق کر رہے ہیں اور ہندی والے سنسکرت اور برج بجا شاہ سے جنم یہاں صرف شاعری کی اصطلاحات کی مثالیں لکھتے ہیں جو ان دونوں زبانوں کے لئے کوئی نئی چیزیں نہیں ہے۔

|      |      |      |      |
|------|------|------|------|
| اردو | ہندی | اردو | ہندی |
|------|------|------|------|

تعزل نگارس مرتیہ گرفتارس بھو دی تبیس  
لطیفہ اوجھوت مظہریہ ہایسیرس رجز رو در  
ان چند معمولی اختلافات کے اخمار کے بعد ہم ہندی کی بول چال کی اور تحریری زبانوں کے منوئے یہاں نقل کرتے ہیں جن سے ایک تو ان کے آئیں کافر معلوم ہو گا اور دوسرے اگر اردو کی تحریری یا تحریری زبان سے ان کا مقابلہ کیا جائے تو یہ واضح ہو گا کہ کس طرح ایک ہی زبان کی دو تاخیں ایک صدی کے اندر ہی اندر ایک دوسرے سے جدا ہو جاتی ہیں۔

۱۔ ہندی بول چال کی زبان کا نمونہ :-

"یہ بڑے سلکتی میں تھا۔ اگر ماں کی طرف سے کچھ کہتا ہوں تو پنی جی روانہ دھونا شروع کرتی ہے۔ اپنے نسبیوں کو کوئے لگتی ہے۔ پنی کی کہتا ہوں تو

## عہدِ حاصلہ

زدن مریدی کی اپارادھی ملتی ہے۔ اس لئے باری باری سے دونوں پکشوں کا ستم  
کرتا جاتا تھا۔ نیرے سینما کا بجٹ اور ہر سال بھر سے بالکل غائب ہو گیا تھا  
پان پتہ کے خرچہ میں بھی کمی کرنی پڑی تھی۔ بازار کی سیبرہند ہو گئی تھی کس کرتواں  
کہہ نہ سکتا تھا پر دل میں سمجھ رہا تھا کہ زیادتی انہیں کی ہے دکان کا یہ حال  
کہ کبھی کبھی بجٹی بھتی نہیں ہوتی۔ اسامیوں سے ٹکڑوں صولہ نہیں ہوتا ۱۱  
(جاگرنا بنارس)

**ب۔ ہندی علیٰ یا رسائل کی زبان کا مفہومہ ۱۔**

یہے پی ڈاکٹر ادھا کار بکر جی نے اپنی پرسدہ پستکیں یہ سدہ کروٹا  
پر اپنی بحارت ورش میں بھی لوگ چھاروں دوارا سور دشیوں کی یا ترکیا کا جمع  
اوٹوک سنبھل میں ہمارا دیش ناول شکش میں کتنا بچھڑا ہوا ہے اس کے کہنے کی وجہ  
نہیں۔ بہت دونوں سے بھارت سرکار سے سینکڑ تھستان ناول شکشا دیکر  
بھارتی یوکوں کو انشاہت کرنے کے لئے اونٹے وٹٹے کیا جا رہا تھا۔ انتہی  
دونوں وی بھاگوں میں کچھ پرہمیک کارے کا سری گنیش کیا گیا۔

(ما وہری لکھنی)

بول چال کی زبان کا مفہومہ طاہر کرتا ہے کہ ہندی ابھی اردو سے زیادہ درج نہیں ہوتی  
مگر رسائل کی علیٰ زبان کا مفہومہ ثابت کرتا ہے کہ کس طرح ہندی کے اہل علم و فضل پنی تحریری  
زبان کو اپنی بول چال کی زبان سے اور اس طرح ہندوستانی یا اردو سے بعد اکرنا چاہئے ہیں  
اس قسم کی جدائی یا انفرادیت ممکن ہے کہ خاص عہائد کے ماننے والوں کی نظر میں مفید ہو۔

## ہمدرد حاصہ

لیکن ہندوستان کی متعدد قومیت اور خاص کر ہندوستانی کی بہمگیری اور یکسائیت کے حق میں نہیں  
مضار ہے۔ روشن حیال انشا پردازوں اور اہل علم و فضل پر فرض ہے کہ اس کی طرف سمجھی گئے  
متوجہ ہوں۔

ہندی کے علمبردار ہندی کی ترقی اور اصلاح کے لئے جتنی تسلی ہوئے ہیں انسانی  
ارباب ارو و اپنی زبان کی اصلاح اور اس پر غور و خوض کرنے سے غافل ہیں ہمارے یہاں  
پہلے تو اہل زبان اور زبان وان کے اختلافات اور انسانی ذات ہیں اور پھر جو اہل زبان ہیں وہ  
اس کی طرف متوجہ ہونا اپنا فرض ہیں سمجھتے جا لگکے جیسے جدید علوم و فنون اردو زبان میں  
 منتقل ہوتے جا رہے ہیں معلوم ہو رہا ہے کہ اردو کی ضرورتوں پر غور و خوض کرنا اس زبان کے  
 ہر ایک ہمدرد اور پچھر کھنے والے کے لئے لازمی ہو گیا ہے۔

اردو کی جدید ضرورتیں متعدد ہیں لیکن سب سے پہلے اس کی طباعت و اشاعت کی  
 ضرورت کو درکرنا چاہئے اور یہ کم نہیں ہو سکتیں جب تک پتھر کا چھا پا چھوڑ کر شاپ کے حروف  
 اختیار نہ کر لے جائیں۔

اردو کا رسم الخط اور املابھی مقابل توجہ ہے جب تک ہمارے حروف اور آوازوں میں  
 ہم آہنگی ہو جا رے لفظوں کی شکلیں تین نہیں، اور اجنبی لفظوں کے لکھنے کے لئے مقررہ طریقہ  
 نہ ہیں، ناممکن ہے کہ ہماری زبان میں وہ یکسائیت یا انفرادیت پیدا ہو سکے جو زندہ اور  
 نہزتی یا فتحہ زباوں کی سب سے بیلی خصوصیت ہوتی ہے، یا وہ حکمیاتی یا اعلیٰ شان سیدا ہو سکے  
 جس کی ہماری اردو کو ضرورت ہے اس قسم کی اصلاحوں کے بعد ہماری زبان اس مقابل  
 ہو جائے گی کہ ہماری آئندے والی فلیٹیں جلد سے جلد اس کو سیکھ سکیں گی اور تحصیل زبان کی

و تھوڑی بھی ہوتے کی وجہ سے خیالات اور حلمات میں جلد سے جلد اضافہ اور فراوانی ہو سکتے گی۔ اس وقت ہماری تحریروں میں لفظی تحریف صحیح (جسے بچ پھر تھوڑے وغیرہ) اور مرکزی حروف (جسے ب + د یا ت + ه) کے لکھنے کے طبیعوں میں کوئی امتیاز نہیں ہے۔ دوسرے الفاظ میں بھول کر سکتے ہیں کہ ہائے تحریک اور ہائے ساکن ایک ہی طرح لکھی جاتی ہے جس کی وجہ سے زبانی سمجھیاتی۔ وہ سے خامی سہی سے اور پھر پڑتے وقت مخالفوں کا اندیشہ ہے۔ وجود اجد الفاظ میں جن کے معنی اور آوازیں بھی جدا ہیں مگر دونوں کی تسلیل یا لکھنے کا طریقہ ایک ہی ہے۔ اور وہ میں ایسے متعدد لفظیں ہیں جن میں سے صرف دو لفظیں ہیں پیش کئے جاتے ہیں۔

### مطلب لفظ

کھلانا - ۱۔ غذا دینا۔ ۲۔ کہنے کی فرمائش کرنا

بھرا - ۱۔ جس کو سائی نہ دے۔ ۲۔ جو خالی نہ ہو

انہی دونوں لفظوں کو کھلانا اور بھرا ہی لکھنے ہیں لیکن ضرورت ہے کہ دو شیئی اور سادہ ہائے ہور کا استعمال مقصود کر دیا جائے۔

۲۔ ہماری زبان میں آئے دن انگریزی لفظ داخل ہوتے جا رہے ہیں لیکن ان کے لکھنے کا طریقہ معین نہیں ہے۔ ایک ہی لفظ کسی کوئی شکلوں میں لکھا ہو انظر آتا ہے جس کی وجہ سے زبان اور اہل زبان دونوں کی کمزوری ظاہر ہوتی ہے مثلاً حسب ذیل معمولی انگریزی الفاظ کی اردو شکلیں قابل سورہ ہیں:-

۱۔ Bicycle - بائیسکل - بائیسکل

۲۔ Light - لائیٹ - لائٹ - لائیٹ

۳۔ Hat ہیات رہیت

۲۔ انگریزی کے علاوہ دوسری یورپی زبانوں کے الفاظ کی اردو تسلیکیں بھی قابل توجیہ ظاہر ہے کہ کسی فرانسیسی یا جرمن لفظ کا ملکہ ان زبانوں میں ایک ہو گا اور انگریزی میں دوسرا لیکن اردو میں وہی لفظ بھی فرانسیسی لفظ کے مطابق لکھا جاتا ہے اور کبھی انگریزی جس کی وجہ سے اکثر علطاً فرمی پیدا ہو جاتی ہے اور دوچار احمد القطب معلوم ہونے لگتے ہیں مثلاً ذیل کے فرانسیسی ناموں کی اردو تسلیکیں عنوان طلب ہیں :-

۱۔ Jules Block جولس بلک نوبلس بلک

۲۔ Durand دران ڈیورنڈ

۳۔ یورپی زبانوں کے بعض الفاظ اردو میں معرب و مغرس شکل میں بھی رائج ہو رہے ہیں حالانکہ وہی الفاظ اصلی یورپی لفظ کے مطابق بھی اردو میں رائج ہیں اور انگریزوں ہیں تو اردو حروف تہجی میں اتنی گنجائش ہے کہ اصلی لفظ کے مطابق بھی لکھے جاسکتے ہیں مثلاً حب ذیل مثالیں قابل توجیہ ہیں -

|          |          |
|----------|----------|
| اردو شکل | عربی شکل |
|----------|----------|

|          |            |
|----------|------------|
| پروپگنڈا | Propaganda |
|----------|------------|

|        |            |
|--------|------------|
| تلغراف | Telegraph. |
|--------|------------|

|        |            |
|--------|------------|
| بارلان | Parliament |
|--------|------------|

|            |                                                                                           |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| کام متنزکہ | ضرورت ہے کہ ارباب اردو ان تمام متنزکہ قسموں کے اجنبی الفاظ کے لکھنے کا طریقہ معین کر لیں۔ |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|

ب۔ رسم الخط اور لفظ کے بعد دوسرے قابل توجہ امر یہ وہی عناصر کی مدافعت اور اردو کی ضرر کی خفاظت ہے۔ آج کل اردو زبان میں انگریزی الفاظ کا سیلا ب طوفانی رفتار کے ساتھ گھٹا چلا آ رہا ہے۔ نہ صرف گفتگو یا بول چال کی زبانوں میں بلکہ علمی و ادبی تقریروں اور تحریروں میں بھی انگریزی الفاظ بے دھڑک استعمال کئے جاتے ہیں۔ یہ بھajan اس بات کی دلیل ہے کہ یا تو ان انگریزی الفاظ کے استعمال کرنے والوں کو خود اپنی زبان پر عبور نہیں ہے یا وہ احساس اپنی میں بنشنا ہیں۔ اور چاہتے ہیں کہ انگریزی لفظوں کے ذریعے سے اپنی بیانات اور علمیت کا انہصار کریں مثلاً یہ کہیں گے ۔۔۔

”ان سکے لکھر بیں یہ پائنسٹ اچھا نہیں تھا“ یا ”میں اس کو لانگ نہیں کرتا“

حالانکہ ان لفظوں کا مطلب اردو میں اچھی طرح ظاہر ہو سکتا تھا۔

یہاں یہ امر واضح ہو جانا چاہیے کہ اس وقت تک جو انگریزی الفاظ داخل ہو چکے ہیں اور ان میں سے اکثر اردو بن گئے ہیں ان سے ہمیں بحث نہیں۔ یہاں ہماری مراد صرف تیلفنی درآمد سے ہے جو روز بروز ہر صورتی جا رہی ہے۔

یہ ممکن ہے کہ بعض انگریزی لفظوں کا واضح ترجمہ معیاری اردو میں نہ مل سکے بلکہ انگریزی لفظ استعمال کرنے سے یہ بہتر ہے کہ ہندستانی کی کسی صوبی جاتی شاخ کا کوئی لفظ اختیار کر لیا جائے۔ کچھ رونوں تک وہ بغیر ناؤں رہے گا اور اگر اس میں زندہ رہنے کی طاقت ہے تو بہت جلد ہام نہیں کہ انگریزی لفظوں کی طرح عجیب و غریب اور اجنبی عربی اور فارسی لفظوں کی اس اجنبی و دلیری چاہیئے اور اسی کے ساتھ عربی جمع کا استعمال بھی کم ہو سکتا ہے۔ یہ وہ امر ہے جس کی طبیعت شیا مسند رہا اس صاحب کی تاریخ ہندی زبان کا اقتباس ہم ابھی دے آئے ہیں۔

ج۔ اردو کی نظرت کی خواہت کے ساتھ اس میں قطعیت اور یکسانیت پیدا کریں گے۔  
بھی ضرورت ہے جو ہر اعلیٰ اعلیٰ زبان کی ممتاز خصوصیت ہوتی ہے۔ اس صورت میں قواعد کے  
کئی مسائل زیر بحث آ جاتے ہیں جن میں سے ہر ایک ارباب علم فضل کی توجہ کا محتاج ہے۔  
آخر میں اس امر کی طرف اشارہ کرو دیا ضروری ہے کہ ہر زبان کے انشا پردازوں  
او عالموں کا فرق ہے کہ وہ اپنی زبان کی تتفق کرتے رہیں۔ اس کے متعلق اسی کتاب میں  
عنوان ”ارادتی شکیل“ کے سلسلے میں وضاحت اور تفصیل سے بحث کی گئی ہے۔ ہمایہ اہل علم و  
فضل کا سب سے اہم فرضیہ یہ ہے کہ وہ اپنی زبان کی خواہت کریں۔ اگر زبان کی اصلاح  
و ترقی نہ ہوگی تو ادبی تابعیتیں بھی ترقی نہ پاسکیں گی۔ اور یہ سب جانتے ہیں کہ ادب ہری کی  
ترقبی پر یہ کم و قوم کی ترقی کا انحراف ہے۔

# کتابیا

اس کتاب کی تیاری کے وقت جن کتابوں کا مطالعہ کیا گیا وہ یہ ہیں

- ۱ - سنتی کمارچرچی آغا زوار تقائے زبان بیکالی (انگریزی)
- ۲ - " کلکتہ کی ہندستانی (انگریزی)
- ۳ - جو س بلاک مریٹھی زبان (فرانسیسی)
- ۴ - رام بالوسکینہ لکھپوری (جیدیہ اور ہیکی کی ایک شاخ) (انگریزی)
- ۵ - حافظ محمود شیرانی پنجابی میں اردو (اردو)
- ۶ - انشاء اللہ خان دیائی اٹافت (فارسی)
- ۷ - شیام سندر و اس برج بھاشنا اور اس کی تاریخ (ہندی)
- ۸ - جارج ابرہم گریس سانیانی تھصو ہند (انگریزی)
- ۹ - جان ہمیس خاکہ سانیات ہند (انگریزی)
- ۱۰ - پی، ڈی، اگونے مقدمہ تقاضی انسانیات (انگریزی)
- ۱۱ - البرٹ ڈوزا قلسہ سانی (فرانسیسی)

|    |               |                                     |
|----|---------------|-------------------------------------|
| ۱۲ | ابره ووزا     | زندگی زبان (فرانسی)                 |
| ۱۳ | "             | جغرافیہ سافی (فرانسی)               |
| ۱۴ | ڈبلیوڈی ویشنی | سان و مطالعہ سان (انگریزی)          |
| ۱۵ | جان پل        | سانیات (انگریزی)                    |
| ۱۶ | چے - دانرٹیں  | زبان - سانیاتی مقدمہ تاریخ (فرانسی) |
| ۱۷ | مسول          | تین پچھلے علم الحشر پر (انگریزی)    |
| ۱۸ | محمدیں آزاد   | مقدمہ آبادیات (اردو)                |

---

## اشاریہ

ہنگامی شخوں کی پیارپیں نے اس اشاریہ کی ترتیب کے لئے اپنے احباب خلام محمد خان صاحب اور اختر حسن صاحب مقلیں کلید جامعہ عثمانیہ سے مدد حاصل کی ہے۔  
مصنف

۱

|                |             |              |                       |
|----------------|-------------|--------------|-----------------------|
| ۹۰، ۶۸         | احنگر       | ۸۳           | آب حیات               |
| ۷۳             | آؤی گرنچہ   | ۱۰۲، ۱۰۳، ۹۲ | ابراهیم عاول شاہ ثانی |
| ۲۲             | ارس         | ۱۰۷، ۶۹۶     | ابراهیم نامہ          |
| ۸۵             | اردو شہ پار | ۱۱۵          | آپرو                  |
| ۸۸             | اردوٹے قدم  | ۹۷، ۳۳       | ابو الحسن تماشا       |
| ۱۲۷            | اردوٹے مسلی | ۵۶، ۵۵       | اپھرنشا               |
| ۴۹، ۴۳، ۵۲، ۵۱ | ارمنی       | ۵۲، ۵        | اثناوی                |
| ۴۹، ۴۱، ۵۱     | ارمنیا      | ۹۵           | احمد شاہ درانی        |

اسفاریہ

|               |                |                |                        |
|---------------|----------------|----------------|------------------------|
| ۹۴۰۵۸         | افغانستان      | ۸۰۶۶۹          | اروپ                   |
| ۱۰۳۲۴۹        | اکبر           | ۷۷۴۷۴۵۸۱۵۶     | آریا                   |
| ۳۵            | اکٹیلی فرنیسی  | ۹۲۸۷۲۶۶۷۳۶۵۲۱۵ | آریانی                 |
| ۲۰            | آلدن           | ۱۱۶۲۲۱۶۵۹۶۳۵   | اڑیا                   |
| ۹۰۶۴۸         | اگرہ           | ۸۴             | آزاد                   |
| ۵۲۱۵۱         | البانوی        | ۷۷۱۶۶          | اسام                   |
| ۱۹            | الہ آباد       | ۵۹             | اسامی                  |
| ۶۸            | امشکہ میواتی   | ۱۱۳۸۴          | اسپنگر                 |
| ۵۰۰۴۹۱۲۲      | امریکی اندیشین | ۸۲             | اسٹوارٹ                |
| ۹۰۱۶۸         | انپالہ         | ۲۲             | اسکالاچیر              |
| ۴۹            | انجیل مقدس     | ۲۲             | اسکندریہ               |
| ۷۷            | اندرونیشیا     | ۱۱             | اسکول آوت او ٹیل ہسٹری |
| ۱۱۵۱۱۱۳       | انڈیا کنس      | ۹۴             | اسمعیل عادل شاہ        |
| ۸۰۰           | انشا اللہ خان  | ۵۳             | اسود جسر               |
| ۱۲۶           | انگریز کینی    | ۶۶             | اسٹری                  |
| ۸۵۵۲۵۱۳۲۸۲۳۱۳ | انگریزی        | ۵۸۶۳۹          | اسٹوری                 |
| ۴۵            | اوٹھا          | ۵۵             | اسٹونگر                |
| ۱۲۰۰۱۰۵۶۴۹    | اوڈھی          | ۱۲۱            | اسٹریت، المروہ         |
| ۱۱۱۶۳۳        | اورنگ زیب      | ۱۲۴            | انداز سیم              |

اسفاریہ

|                |        |                      |                           |
|----------------|--------|----------------------|---------------------------|
| اوستای         | ۴۹۶۴۸  | بریلی                | ۷۴۱۶۵، ۵۸، ۵۳             |
| ایشائے کوچک    | ۵۳، ۵۳ | بشنگی                | ۶۱                        |
| ایرانی         | ۸۱     | بلاری                | ۴۱۰۲۳، ۵۳، ۵۴، ۵۳، ۵۳، ۵۳ |
| بلقان سلاوی    | ۵۲، ۵۲ | اہ                   | ۱۲۵                       |
| بابل           |        | بلندشہر              | ۶۹                        |
| باتھری         |        | بلوچستان             | ۸۲۰۷۸                     |
| بانوہ بہار     |        | بلوچی                | ۱۳۱۸۳                     |
| بانتو          |        | بمی                  | ۹۹۰۶۳                     |
| بکیرہ روم      |        | بندہ نواز حضرت خواجہ | ۹۷۰۳۲                     |
| بکیرہ عرب      |        | بندیلکنڈہ            | ۶۸                        |
| بدھو گوتم      |        | بندیلی               | ۶۸                        |
| برار           |        | بن و سے نست پروفیسر  | ۱۲                        |
| بہاری          |        | بنگال                | ۶۴                        |
| برہوی          | ۴۰     | بنگالی               | ۸۲۰۲۶۹۰، ۸۰، ۵۶۹، ۱۲      |
| برج بھاشا      | ۱۰     | بوب فرنٹس            | ۲۲                        |
| برمی           | ۲۲     | بودے                 | ۱۰۴۶۱۰۴۶۹۴، ۹۱۰۸، ۱۰      |
| برہان قاطع     | ۵۹۰۳۵  | بہاؤ شاہ و ظفر       | ۹۳                        |
| برہان نظام شاہ | ۶۹     | بہاری                | ۱۲۵                       |

استاریہ

|            |                 |                |                   |
|------------|-----------------|----------------|-------------------|
| پھاشنا     | ۵۶              | پرکسٹاگر       | ۱۳۱۱۱۲-           |
| بھگوت گینا | ۷۳              | پشاچہ          | ۵۰۴۴۵۴۳۶۴۳۵۹۵۳۵۲  |
| بھیلی      | ۷۶۶۳            | پشاور          | ۴۹                |
| بھیپور     | ۱۰۶۲۱۰۳۸۹۴۷۹۳۸۱ | پشتون          | ۷۴۶۵۱۴۲۵۲۵۳       |
| بھیپوری    | ۶۹              | پشی            | ۶۴۶۵۳             |
| بھیدر      | ۸۱              | پنجاب          | ۱۰۴۹۱۹۰۸۹۰۸۶۰۷۴۵۸ |
| بھیڑل      | ۴۹              | پنجاب میں اردو | ۸۶۸۵۳۱۳۱۹         |
| بھیستی     | ۹۶              | پنجابی         | ۱۴۴۴۵۴۳۶۴۳۵۹۵۳۵۲  |
|            |                 |                | ۱۷۲۱۹۷۶۷۹۱۸۹۶۸۶   |

پ

|                  |                |                |            |
|------------------|----------------|----------------|------------|
| گورکھانی یا پتیا | ۴۶۴۴           | پنگلا          | ۶۵         |
| پالی             | ۵۵             | پوٹھواری       | ۶۱         |
| پاسیر            | ۵۳             | پوچی خام       | ۹۲         |
| پراکرت           | ۱۳۳۶۱۰۶۶۰۵۶۷۵۲ | پولٹانی        | ۳۲         |
| پراکرتی          | ۱۰۴            | پولٹیریا       | ۷۷         |
| پرمیتا           | ۶۶۱۴۹          | پہاڑی          | ۶۲۶۴۴۶۴۷۵۲ |
| پرٹگالی          | ۶۴             | پہلوی          | ۵۳         |
| پرٹھی راج        | ۶۸             | پیرخان کترین   | ۱۱۲        |
| پرٹھی راج راسو   | ۶۸             | پیرس           | ۱۰۱۸۳۱۲۶۱۸ |
|                  |                | پیرس یونیورسٹی | ۱۲         |

اشاریہ

|         |    |                          |                        |
|---------|----|--------------------------|------------------------|
| پیل-جان | ۱۸ | تذکرہ میرن               | ۸۳                     |
|         |    | تذکرہ ہندی               | ۱۱۲، ۱۱۵، ۱۱۶          |
|         |    | تقطیم علوم مصنفہ لے گولو | ۱۴                     |
|         |    | ملٹگانہ                  | ۶۳                     |
|         |    | تلنگی پنگلو              | ۷۲، ۷۴، ۷۵، ۷۶، ۷۷، ۷۸ |
|         |    | تولو                     | ۸۱                     |
|         |    | توران                    | ۱۵                     |
|         |    | تیمور                    | ۹۳                     |
|         |    | تھریپلی                  | ۶۲، ۶۳                 |
|         |    | ت                        | ۶۴، ۶۳                 |
|         |    | ٹرنڈ پروفیسر             | ۸۵، ۱۱                 |
|         |    | ٹیسی ٹوری                | ۴۹                     |
|         |    | ٹیٹوئی                   | ۵۲، ۵۱، ۲۳             |
|         |    | ج                        | ۸۰                     |
|         |    | جامعہ علمیہ              | ۱۲، ۱۳                 |
|         |    | چاگر (تیار)              | ۱۳۵                    |
|         |    | چیسی                     | ۶۹، ۷۰، ۷۱، ۷۲         |
|         |    | چیکی                     | ۶۱                     |
|         |    | چیدی فارسی               | ۶۵                     |
|         |    | تذکرہ طبقات سخن          | ۱۱۵                    |
|         |    | تذکرہ حکوم الدوله        | ۱۱۳                    |
|         |    | تذکرہ بے چکر             | ۱۱۵                    |
|         |    | تذکرہ قاسم               | ۹ - ۱۱۲                |
|         |    | تذکرہ صحفی               | ۸۲                     |

اشاریہ

|                          |                    |                    |                    |
|--------------------------|--------------------|--------------------|--------------------|
| <b>ح</b>                 |                    | ۵۲، ۱۸، ۰۱، ۰۵     | جوشن               |
| حاتم                     | ۱۱۸، ۱۱۶، ۱۱۴، ۱۱۲ | ۷۷                 | جزیرہ نما کے ملایا |
| جشی                      | ۷۹                 | ۶۹                 | جزیرہ نما کے ہند   |
| حسن (گنگو)               | ۹۳                 | ۱۱۱                | جعفر علی           |
| حقادی                    | ۷۸                 | ۴۲                 | جمون               |
| حیدر آباد                | ۸۱، ۸۳، ۸۲         | ۷۳                 | جانشوری            |
| <b>خ</b>                 |                    | ۶۱                 | جنگ سالکی          |
| خاندیسی                  | ۶۵                 | ۲۲                 | جوشن               |
| ختنی                     | ۵۲، ۵۳             | ۸۲                 | چھلوں              |
| خدیجہ سلطان              | ۹۳                 | ۴۲، ۴۲             | جیپوری             |
| خوب ترینگ                | ۱۰۰، ۳۲            | ۸۱                 | بیس                |
| خوب محمد پشتی            | ۱۰۰، ۱۰۰           | ۸۵، ۱۲             | جیوس بوك ڈاکٹر     |
| خوب محمد گجراتی          | ۳۲                 | ۷                  | چ                  |
| خوار یا چڑائی            | ۶۴، ۶۵             | ۱۲۱                | چہار درویش         |
|                          |                    | ۵۲، ۵۳             | چڑائی              |
| <b>پ</b>                 |                    | ۸۹، ۸۵، ۶۰، ۵۴، ۱۲ | پڑھی سنتی مکار     |
| دارالتریجہ جامعہ عثمانیہ | ۳۶، ۱۲             | ۶۸                 | چند بردے           |
| در دیا پشاچہ             | ۲۵، ۲۹             | ۶۳                 | چھوٹا ناگپور       |
| دیائے کاویری             | ۷۸                 | ۶۹                 | بینی               |

اشاریہ

|                    |                   |                                        |                     |
|--------------------|-------------------|----------------------------------------|---------------------|
| ویریاٹے لطافت      | ۸۲                | رامپور                                 | ۶۸                  |
| دکن میں اردو       | ۸۵                | رجب علی بیگ سترود                      | ۱۱۳۱                |
| دکنی ہندوستانی     | ۱۱۲               | رجاڑوس                                 | ۲۰                  |
| دکنی               | ۱۱۹، ۱۱۷، ۱۱۲     | تجھارانی                               | ۹۷                  |
| دلانوس             | ۲۰                | روما                                   | ۲۲                  |
| دو آئینہ گلکھن     | ۱۴۶۱، ۱۴۷۱، ۱۴۸۱  | د                                      | ۸۹/۲۶               |
| ولپی               | ۱۲۹۶۱۰۶           | زیان اس کی فطرت ارتقا اور تائیخ        | ۱۱۳۱، ۱۰۰، ۹۹، ۹۷   |
| و حصلپور           | ۶۸                | مشتشفی پرسن                            | ۴۳                  |
| بیٹی یا پونہ مرہٹی | ۶۹۱۶۳             | زیان - ایک سماںیاتی مقدمہ تایخ         | ۱۲۴۶۱۱۶۱۱۱۸۱۱۱۶۱۱۱۶ |
| دیوان زادہ عالم    | ۱۱۸۱۱۱۴۶۱۱۲       | مصنفوں اور دیس                         | ۳۳۱۱۲               |
| ڈ                  | ۶                 | زیان - دیباچہ طالعہ گلکھن مصنفوں ای پر | ۲۲                  |
| ڈراویڈی            | ۸۰۰۴۹۶۶۶۴۴۴۳۶۵۰۴۹ | س                                      | ۶۷                  |
| ڈنگلا              | ۱۰۵۱۹۶۶۹۲۶۸۴۶۸۲   | سپر ای                                 | ۶۸                  |
| ڈوگری              | ۶۷۶۶۲             | ساحل مالا بار                          | ۸۴                  |
| راجھوتا            | ۶۵                | سالیواری                               | ۸۱۶۶۹               |
| راجھوتی            | ۵۹                | سام ابن قوح                            | ۷۹                  |
| راجستانی           | ۶۴۱۶۹۸۶۴۲۱۵۲      | سامی                                   | ۶۷۸۷۸۷۸۷۹۷۲۷۵۷      |
| راج محل            | ۵۰                | تارہ                                   | ۸۱                  |
| رام یا پوکشن       | ۸۵                | ست پڑا                                 | ۸۷                  |

اشاریہ

|                   |                        |                     |        |
|-------------------|------------------------|---------------------|--------|
| سرستہ احمد خان    | ۱۲۸۶۸۳                 | شوا                 | ۱۱۲۱۹۵ |
| سرگودو            | ۸۰                     | سور اسینی اپنہ رشا  | ۶۵     |
| صرون              | ۸۲                     | سور اسینی پر اکرت   | ۶۵     |
| سرخجی             | ۸۵۲۵۳                  | سور اسینی           | ۴۹۶۴۲  |
| سریکی             | ۴۷۶۴۲                  | سور داس             | ۴۹     |
| سغدی              | ۷۵۲۵۲                  | سور بون یونیورسٹی   | ۱۱     |
| سکندر             | ۹۲                     | سوموری              | ۶۶۶۹۴  |
| سکھ               | ۴۲                     | سیامی               | ۶۹     |
| سلطنت مغلیہ       | ۱۲۲                    | شق                  | ۶۹     |
| سلوون یوی پروفیسر | ۱۲                     | شاردا               | ۶۱     |
| سیلیم پروفیسر     | ۱۲۶۸۱                  | شام                 | ۶۱۶۷۹  |
| بسصل پوری         | ۵۰                     | شامی                | ۶۲     |
| شناختی            | ۶۶                     | شناہ جہان آباد      | ۱۱۵    |
| شناختی            | ۵۰                     | شناہ سعد الدین گاشن | ۱۱۲    |
| سدھ               | ۸۶۶۸۴۶۷۸               | شناہ مبارک آبرو     | ۱۱۶    |
| سدھی              | ۸۶۶۷۶۷۶۴۱۰۵۹۰۵۷۰۷۲     | شرابک پروفیسر       | ۱۲     |
| مشکرت             | ۱۳۲۳۰۱۰۱۲۹۰۱۲۶۰۸۱۰۰۰۶۰ | شر عبد الخیم        | ۸۲     |

اشاریہ

|                         |                |      |    |
|-------------------------|----------------|------|----|
| شمال مغربی سرحدی صوبیہ  | ۱۹             | عراق | ۷۸ |
| شمالی عربی              | ۹۹             |      |    |
| شمس اللہ قادری حکیم     | ۸۵             |      |    |
| شنا                     | ۷۴، ۵۳، ۵۲     |      |    |
| شہاب الدین غوری         | ۶۸             |      |    |
| شیام سندرواس            | ۱۲۹            |      |    |
| شیکھیہ                  | ۸۲             |      |    |
| ص                       |                |      |    |
| صومب بکال               | ۸۲             |      |    |
| صومب تجده               | ۱۳۲            |      |    |
| صومب متوسط              | ۸۲، ۸۱، ۶۶، ۶۳ |      |    |
| صومب مدراس              | ۸۶، ۶۶         |      |    |
| ع                       |                |      |    |
| عبد الرحمن خانخانان     | ۶۹             |      |    |
| عبد الشارصیلی و اکثر    | ۱۲             |      |    |
| عبد اللطیف و اکٹھریہ    | ۸۵             |      |    |
| عبد القادر بیدل         | ۱۱۲            |      |    |
| عبد دل                  | ۱۰۳، ۹۶        |      |    |
| عربی                    | ۷۹             |      |    |
| فرانسی                  | ۱۰۴، ۹۵        |      |    |
| ۱۰۴، ۹۴، ۹۳، ۹۲، ۹۱، ۹۰ |                |      |    |
| ۱۰۴، ۹۳، ۹۲، ۹۱، ۹۰     |                |      |    |

اسفاریہ

|           |                              |            |                  |
|-----------|------------------------------|------------|------------------|
| ۱۲        | ”قومی مدرسہ اللہ شریف پیریں“ | ۱۲۱        | فسانہ بھائیب     |
| ۱۵        | فوجان                        | ۱۱۵        | فوجان            |
| ۱۵        | فیقراللہ آزاد                | ۱۱۵        | فیقراللہ آزاد    |
| ۵۸        | کابل (دیانے)                 | ۵۸         | کابل (دیانے)     |
| ۷۵۰۵۲۰۵۳  | کافسر                        | ۷۵۰۵۲۰۵۳   | کافسر            |
| ۱۲        | ”کلنج فے فرانس“              | ۱۲         | ”کلنج فے فرانس“  |
| ۶۲        | سکانگڑہ                      | ۶۲         | فینقی            |
| ۶۹        | کرخ                          | ۱۲۸/۱۲۸/۱۰ | نورت ولیم کلنج   |
| ۷۵        | کردستانی                     | ۸۲         | فیلن             |
| ۵۲۰۵۳     | کردوی                        | ۵۲۰۵۳      | کردوی            |
| ۸۲        | کرناک                        | ۱۲۵        | قاطع بہان        |
| ۵۸        | کردوی                        | ۱۱۵        | قبیل             |
| ۴۵۱۶۷۶۶۲  | کچھی                         | ۶۴         | قدمیم باختزی     |
| ۸۰۱۶۹     | کسودا                        | ۶۴         | قدحیم میدیانی    |
| ۷۴۶۰۵۵۰۵۲ | کشیری                        | ۳۹         | فران شریف        |
| ۵۲۰۵۳     | کلاسہ                        | ۵۸         | قرنم جیانے       |
| ۶۹        | کلاسہ                        | ۱۱۱        | قرنیں شرخان امید |
| ۵۲۰۵۱۰۲۲  | کٹلک                         | ۹۳         | قطب الدین ایکب   |
| ۱۲        | کلکتہ کی اردو                | ۳۲         | قی محمد قطب شاہ  |
| ۹۹        | کلکتہ                        | ۴۹/۶۸/۵۹   | فونجی            |

| کلمہ              | معنی              | لفظی              | معنی              | کلمہ              |
|-------------------|-------------------|-------------------|-------------------|-------------------|
| کھانوں            | کھانے کے لئے      | کھانوں            | کھانے کے لئے      | کھانوں            |
| کھبڑے             | کھبڑے             | کھبڑے             | کھبڑے             | کھبڑے             |
| کلکٹیڈی           | کلکٹیڈی           | کلکٹیڈی           | کلکٹیڈی           | کلکٹیڈی           |
| کنٹری             | کنٹری             | کنٹری             | کنٹری             | کنٹری             |
| کوڈگو             | کوڈگو             | کوڈگو             | کوڈگو             | کوڈگو             |
| کورکو             | کورکو             | کورکو             | کورکو             | کورکو             |
| کورومبا           | کورومبا           | کورومبا           | کورومبا           | کورومبا           |
| کول               | کول               | کول               | کول               | کول               |
| کولامی            | کولامی            | کولامی            | کولامی            | کولامی            |
| کولھاپور          | کولھاپور          | کولھاپور          | کولھاپور          | کولھاپور          |
| کومساو            | کومساو            | کومساو            | کومساو            | کومساو            |
| کونکنی            | کونکنی            | کونکنی            | کونکنی            | کونکنی            |
| کونکنیور          | کونکنیور          | کونکنیور          | کونکنیور          | کونکنیور          |
| کوہستانی          | کوہستانی          | کوہستانی          | کوہستانی          | کوہستانی          |
| کوئی              | کوئی              | کوئی              | کوئی              | کوئی              |
| کھاسی             | کھاسی             | کھاسی             | کھاسی             | کھاسی             |
| کھاشا             | کھاشا             | کھاشا             | کھاشا             | کھاشا             |
| کھڑی بولی         |
| کھووار یا تختہ ای |

اشاریہ

|                            |             |                       |                      |
|----------------------------|-------------|-----------------------|----------------------|
| گوارتی                     | ۱۴۶۵۸۰۵۳    | لوجی لال              | ۱۷۹۱۳۱۳۱             |
| گولبو، اے۔                 | ۱۶          | لندن                  | ۸۳۰۱                 |
| گوچک                       | ۴۲          | نہاد ارسم الخط        | ۶۲۶۶۱                |
| گوداوری                    | ۴۴          | لنگوٹک سرو سے آفانڈیا | ۱۵                   |
| گورکھانی پارپتیا           | ۴۶          | ہندیا یا مغربی پنجابی | ۶۳۶۶۱                |
| گورنکھی                    | ۴۶          | ۔                     | ۔                    |
| گولرسی                     | ۸۱۲۶۹       | مادھری (لکھنؤ)        | ۱۳۵                  |
| گولکنڈہ                    | ۳۳          | مارواڑی               | ۶۶۶۶۲                |
| گونڈ                       | ۷۸۰۵۰       | مالیرب                | ۷۳                   |
| گونڈی                      | ۸۲۰۸۱۶۶۹    | مالوی                 | ۶۶۱۶۸                |
| ل                          |             | مالینو و سکی بی       | ۲۱                   |
| لائیںی                     | ۵۸۰۵۲۰۳۳۶۲۲ | متھرا                 | ۶۸                   |
| لاڑی                       | ۶۷۶۴۲       | شنوی ہوہ و حق         | ۱۱۹                  |
| لامبیں                     | ۲۲          | محمد خلق              | ۹۷۰۹۲۰۸۸             |
| لہور                       | ۸۵۱۶۸       | محمد شاہ              | ۱۱۴۰۱۱۵۰۱۱۲۰۹۵۰۹۲۰۷۶ |
| لائیںی جہیں پروفیسر ۱۱     |             | محمد عاول شاہ         | ۹۷                   |
| لیپس یوٹس                  | ۲۲          | محمد عبد اللہ         | ۹۷                   |
| "لسانیات" مصنفو جان پیل ۱۹ |             | محمد غوری             | ۸۸۰۸۶                |
| لکھنؤ                      | ۱۲۶۰۱۲۰۰۹۹  | محمد فلی              | ۹۷                   |

اشاریہ

|                              |                |                                             |                |
|------------------------------|----------------|---------------------------------------------|----------------|
| مخدود خان نسیری پروفیسر حافظ | ۹۹،۰۹۹،۵۲      | مشرقی ہندی                                  | ۴۹،۱۲۰،۹       |
| مخدود شاہ بھتی سلطان         | ۹۲             | مصححی                                       | ۱۱۶،۱۱۵،۱۱۳    |
| مخدود غنزوی                  | ۸۶             | مصنفوں                                      | ۱۱۵            |
| مخزن نکات                    | ۸۲             | محراج العاشقین مصطفیٰ حضرت خواجہ نبیڈہ نواز |                |
| دراسیں                       | ۹۹،۰۸۱         | مغربی بیگان                                 | ۳۲             |
| دہموزیل دیران                | ۱۱             | مغربی گھاٹ                                  | ۸۰             |
| دورا                         | ۸۱             | مغربی ہندی                                  | ۴۹،۶۴۸،۷۴۵،۶۴۲ |
| دھیادیں                      | ۶۰             | مکہر راؤ                                    | ۹۳             |
| ڈگ                           | ۸۱             | مکندر راجہ                                  | ۶۳             |
| مرزا                         | ۱۱۶            | ملایا                                       | ۵۰،۶۳۹         |
| مرزا منہر جان جاناں          | ۱۱۹،۱۱۶،۲۶۸،۳۶ | ملتفانی                                     | ۶۷،۶۶۱         |
| مرزا عمر موسوی خان قطرت      | ۱۲۰            | ملتو                                        | ۸۲،۶۷۹         |
| مرہٹی                        | ۷۳،۶۴۵،۵۳،۵۲   | ملک کافور                                   | ۹۲             |
| میریم سلطان                  | ۹۲             | میلالم                                      | ۸۰،۷۸،۷۵۰      |
| میخانی                       | ۵۳             | منڈلی                                       | ۵۰             |
| مسی یوں پروفیسر              | ۱۲             | مورے                                        | ۲۲             |
| مشتری ایران                  | ۷۵             | موزڑے یا کول                                | ۷۴             |
| مشتری پنجابی                 | ۹۲،۶۹۱         | موئڑا                                       | ۶۶۱            |

استارے

|                   |                   |               |                    |                    |
|-------------------|-------------------|---------------|--------------------|--------------------|
| مہاراشر           | نورس              | ۱۰۳           | ۸۴                 | چھانگانگاندھی      |
| بیپالی یا پربتیا  | بیپالی یا پربتیا  | ۹۶، ۱۶۶       | ۱۲۸                | میر                |
| نیگری             | نیگری             | ۸۱، ۸۰        | ۱۱۴، ۱۱۴، ۱۹۵      | بہرامن             |
| و                 |                   |               | ۱۲۱، ۸۲            |                    |
| والسن ہے بی       | والسن ہے بی       | ۲۰            | ۹۶                 | بیڑا جی            |
| وادی لگنا         | وادی لگنا         | ۷۸            | ۱۱۵                | بیہر حسن           |
| واقف              | واقف              | ۱۲۵           | ۱۲۲                | بیڑہدی مجموع       |
| وانڈر پس پروفیسر  | وانڈر پس پروفیسر  | ۲۳۰، ۲۳۰، ۱۲  | ۷۶                 | بیلینیزیا          |
| وجھی              | وجھی              | ۳۷            | ۸۱                 | بیسور              |
| وچولی             | وچولی             | ۶۲، ۶۲        | ۶۶، ۶۲             | بیوانی             |
| وچی بولیاں        | وچی بولیاں        | ۷۵، ۵۳        | ۷                  | ت                  |
| وسطہند            | وسطہند            | “             | ۱۱۵                | تابی               |
| ویسن ویری         | ویسن ویری         | ۷۵            | ۱۱۶                | تاسخ               |
| ولی (اورنگ آبادی) | ولی (اورنگ آبادی) | ۱۱۰، ۱۲۶، ۱۱۰ | ۱۳۰، ۱۲۹، ۱۲۸، ۱۲۷ | تاجکری             |
| وندھیا            | وندھیا            | ۷۳            | ۶۳                 | تمام دیو           |
| وی الا            | وی الا            | ۷۵، ۵۳        | ۶۵                 | نبرسکیہ ہنسا بھرتی |
| ویبر              | ویبر              | ۶۰            | ۸۵                 | لصیہر الدین یاشی   |
| وید               | وید               | ۸۰، ۵۶        | ۸۲                 | نمکات الشعراو      |
| ویدی              | ویدی              | ۵۶، ۵۵        | ۶۶، ۶۲             | نماڑی              |

اشاریہ

|                       |                       |           |
|-----------------------|-----------------------|-----------|
| ۷۵۶۲۴، ۶۹۰۵۱۱۵۱۳      | ہندوستانی             | ھر        |
| ۱۰۵۱۰۳، ۱۰۶۱۹۵۹۲۶۹۱   |                       | ہاؤنی     |
| ۱۱۲۶۱۱۲۵۱۱۶۱۱۴۶۱۱۱۱۰۸ |                       | حریانی    |
| ۱۳۶۳۱۲۹               |                       | ہسپانوی   |
| ۱۲۶۱۱                 | ہندوستانی صنیعت       | ہمالوی    |
| ۱۲۸                   | ہندوستانی قومی کاگزیں | ہمالبیہ   |
| ۱۸۸۶۴۸۱۹۶۶۵۱۰         | ہندی                  | ہند       |
| ۱۳۶۱۲۶۱۱۹۱۱۸۱۱۵۱۹۳    | ہندوستانی             | ہندوستانی |
| ۱۲۹                   | ہندی بھاشا اور ساختیا | ۸۹۶۴۵۶۳   |
| ۵۷۱۵۲۶۳۹۱۲۲۱۱۳        | ہندیورپی              | ہندیارانی |
| ۵۳                    | ہخانشی                | ہندجرمانی |
| ۶۶                    | ہو                    | ہندھینی   |
| ۵۲۱۵۱                 | ہیلمنی                |           |

ی

|                |                      |
|----------------|----------------------|
| ۱۳۱۱۷          | ہندوستانی کاٹیجی     |
| ۶۱             | ہند کویامغربی پنجابی |
| ۲۸۱۲۳          | ہندوستانی            |
| ۹۷۹۳۸۹۸۴۶۷۶۱۳۴ | یورپ                 |
| ۹۷             | یوسف عادل شاہ ثانی   |

اشتاریہ

یونیورسٹی کالج لندن

۱۹۴۷ء تا ۱۹۵۸ء

یونانی

॥

